
 1 

 בס''ד 
 

 

 ''שמות''  פרשת
 מתוך ''ליקוטי שמואל'' 

 מלקט  ועורך ש. אייזיקוביץ

eisikovits1@gmail.com 

 

mailto:eisikovits1@gmail.com


 2 

 עלון שבוע זה מוקדש לזכרו ועילוי נשמתו של אבי, 

 ר' אברהם אייזיק אייזיקוביץ ז''ל. 
נפטר בכ''א בטבת. איש ששתה מכוס התרעלה במלואה, איבד את  

אשתו, ילדיו וכן את הוריו, אחים ואחיות. איש ענק שלא נכנע. בנה 
לוקים, תמך בכל כוחו במוסדות -משפחה חדשה, נשאר נאמן לא

 תורה. עשה הרבה לכלל ולפרט.

 [יהי זכרו ברוך. ת.נ.צ.ב.ה] 

וכן 'לדעת'  באתר  מופיע  ידי הגיליון  על  שבוע  מדי  לאימייל  לקבלו   ניתן 
  eisikovits1@gmail.comל ,בקשה.  שליחת

058-4852-443 

אודה לכם אם תעבירו את העלון לאנשיכם או כתובות של נציג עלון. אשמח לקבל  
גם רשות להדפיס / לחלק / להעתיק   הערות מחכימות ובל"נ אשתדל להתייחס אליהם. 

נתונה לאמור מהדברים שבעלון אף שלא בשם    -לשמור.    / בשעת הצורך הרשות 
יביא גאולה לעולם. כמו כן יש אפשרות    .אומרם. אבל הבא להדפיס וידפיס בשם אומרו 

 לקבל כל עלון בכל שפה כמעט שתרצו בתרגום של ווארד . 
  

הופיע במסגרת  החיבור הראשון  
 'מפעל ליקוטי שמואל'    

 "זה היום עשה ה' נגילה ונשמחה בו "
 :בשעה טובה ומוצלחת, בסייעתא דשמיא, רואה אור ספר חדש ומפעים

חומש בראשית –ליקוטי שמואל   

לאחר שנים של עיון, איסוף, ליקוט ועריכה, יוצא לאור ספר ייחודי המאגד   – סוף מעשה במחשבה תחילה
שהופיעו בעלוני פרשת השבוע בשנים האחרונות.  מיטב הקטעים, המאמרים, הסיפורים והמשלים את

 .דברי חן ושכל טוב, שנבחרו בקפידה וערוכים בטוב טעם, כדי להחיות את הלב ולהאיר את השולחן

mailto:eisikovits1@gmail.com


 3 

מתוכן הפרקים: רעיונות מאירי עיניים לפרשיות השבוע • משלים מעוררי מחשבה •  
 סיפורים נוגעים ללב • פנינים להעשרה ולהעברה בשולחן שבת 

 מתאים ללימוד אישי, למסירת דבר תורה ולשיחה משפחתית 

שליט"א  שמואל אייזיקוביץ ערוך ומוגש בעמל רב על ידי הרה"ג   

נפש לכל כעת למכירה במחיר שווה – חומש בראשית כרך ראשון על     

ש"ח   60
                                                                                                             בלבד

    

  :להזמנה 
https://dash.bookpod.co.il/product/2231 

  

            פרשת שמות

 הרב שרגא סימונס ו:א) -(שמות א:א על אנטישמיות ו"גלגלי הצלה".

עשר בניו, הם היו בעיצומה של תקופה  -בפעם האחרונה שפגשנו את יעקב אבינו ואת שנים     
נהדרת. באופן מפתיע למדי, הקהילה היהודית במצרים שישגה ופרחה, למרות היותה 'תקועה'  
במרכזה של חברה מצרית מושחתת. הקהילה היהודית הייתה משופעת בבתי ספר, בתי כנסת  

כך חזקה ואיתנה, עד שנראה היה כי מצב  -בים. התשתית היהודית הייתה כלומרכזים קהילתיים ר
של התבוללות כלל אינו אפשרי; למעשה, הגמרא מדווחת לנו, שבאותה התקופה, היה רק מקרה  

 אחד של נשואי תערובת. 

https://dash.bookpod.co.il/product/2231


 4 

בתקופה המודרנית, כאשר אנו מעמידים כמעט בראש סדר העדיפויות שלנו את "ההמשכיות       
היהודית" (כפי שעשה כל דור בהיסטוריה היהודית שלנו), אנו מעוניינים לדעת: מה היה סוד  

 ההצלחה של הקהילה היהודית שהתגוררה שם במצרים? 

מכאן ניתן ללמוד, כי יש להעמיד בראש סדר העדיפויות את החינוך היהודי, על מנת שעמנו        
בפרק   בראשית,  בספר  ראשית,  חשובות:  תובנות  שתי  לנו  מספקת  התורה  להתקיים.  ימשיך 

, כאשר יעקב ומשפחתו יורדים מצרימה, יעקב אבינו שולח לפני כולם, את יהודה בנו,  28מ"ו: 
ת המקום להגעתם. התורה משתמשת במילה מאד מיוחדת בכדי לתאר את הכנותיו  על מנת להכין א 

ללמד.    - "ואת יהודה שלח לפניו אל יוסף, להורות לפניו גשנה...". 'להורות' מלשון   -של יהודה  
המדרש מספר, שלפני שיהודה דאג להקים את "המתנ"ס" הראשון, או את בית האבות הראשון,  

ראשון, הוא מיהר קודם כל לבנות את הישיבה היהודית הראשונה.  או אפילו את בית הכנסת ה 
מכאן ניתן ללמוד, כי יש להעמיד בראש סדר העדיפויות את החינוך היהודי, על מנת שעמנו ימשיך  

 להתקיים. 

התובנה השנייה שאנו מגלים, לקוחה מתוך המדרש הבא: כאשר יעקב ובני משפחתו הגיעו       
למצרים, הם קבלו על עצמם הנהגה, שאמורה הייתה למנוע מהם ומהדורות הבאים, כל אפשרות  
להתבולל בין הגויים. הם החליטו, שאין זה משנה מה יקרה, הם לעולם לא ישנו את שמותיהם,  

ם הייחודי ואת שפתם. בעזרת 'גלגלי הצלה' אלו, הם הצליחו לשמר את הזהות  את סגנון לבוש
 היהודית הייחודית, בינות לגויים. 

 נאמנות כפולה

בתחילתה של פרשת השבוע שלנו, מספרת התורה: "וימת יוסף וכל אחיו, וכל הדור ההוא.       
). מיד  7-6ובני ישראל פרו וישרצו, וירבו ויעצמו במאד מאד, ותימלא הארץ אותם" (שמות א':

לאחר שהדור הקודם הלך לעולמו, הגלגל החל להתהפך. העם היהודי התפזר במצרים ומטבע  
אצ החל  להשתלב  הדברים,  והתחילו  אבותיהם  מסורת  את  נטשו  הם  התבוללות.  תהליך  לם 

 ולהיטמע בחברה הכללית. 

האנטישמיות        של  עלייתה  הייתה  ומוחש,  מידי  ובאופן  להתרחש  שהחלה  הבאה  התופעה 
במצרים. דבר כל כך חריג והפוך להגיון, הוא הסיבה להיווצרותה של האנטישמיות. בדרך כלל,  
אנשים מביעים שנאה למי ששונה ומתבדל מהם. "שנאת הזר" היא תופעה מוכרת. אבל במקרה  

הפוכות לגמרי. כל עוד שמרו בני ישראל על זהות יהודית ברורה וניהלו   הזה, ההתרחשויות היו
את חייהם על פי המסורת היהודית, המצרים כלל לא הציקו להם. רק כאשר הם החלו להדמות  

זו   בנקודה  רק  מצרים,  לאנשי  ויותר  כמו    -יותר  או  כנגדם.  האמתית  האנטישמיות  הופנתה 
עמו: 'הנה עם בני ישראל רב ועצום ממנו [מאיתנו].    שמספרת לנו התורה: "ויאמר [פרעה] אל



 5 

, פן ירבה, והיה כי תקראנה מלחמה, ונוסף גם הוא על   הבה נתחכמה לו [בואו נתגונן מפניו] 
א': (שמות  הארץ"  מן  ועלה  בנו  ונלחם  את  10-9שונאינו,  גילתה  הכפולה  הנאמנות  שאלת   .(

 פרצופה האמתי, את פרצופה המכוער. 

ויכולת        כוח  יש  ליהודים  כי  התפיסה,  בעקבות  מתעוררת  האנטישמיות  קרובות,  לעיתים 
השפעה מיוחדים על הסביבה שלהם. כדוגמא לכך, כולנו מכירים את המסמך המזויף והמפורסם  
"הפרוטוקולים של זקני ציון". מדובר כביכול, בקונספירציה של זקני העם היהודי להשתלט על  

ה  היה ברב מכר של ממש    20-העולם. בשנות  מקום שני לאחר    -של המאה הקודמת, מדובר 
התנ"ך! בארצות הברית לדוגמא, הנרי פורד מימן את ההוצאה לאור של הספר הזה. מאז אותה  
תקופה, הספר הודפס מחדש באלפי עותקים וכיום הוא זוכה לעדנה מחודשת ולפרסום רחב היקף  

ברחובו כיום,  גם  הרחוקה.  ביפן  לחשושים  אפילו  לשמוע  עוד  ניתן  הברית,  ארצות  של  תיה 
מעניקה   התקשורת  המדיה,  עולם  בכל  שולטים  הם  בהוליווד,  שולטים  "היהודים  שאומרים: 

 לישראל יותר מדי סיוע ותמיכה." 

 לכודים במלכודת 

את        לנצל  ניסה  פרעה  היהודים.  את  מיד  שיעבדו  לא  המצרים  בהמשך,  לנו  שמסתבר  כפי 
שאיפתם של היהודים להשתלב בתוך העם המצרי והכריז על תחילתו של פרויקט חדש במצרים:  
"קמפיין עבודה" ענק והמוני. כל האזרחים ה"טובים" של ארץ מצרים הוזמנו לקחת חלק בבניית  

יתום ורעמסס'. פרעה אפילו ניסה לתת דוגמא אישית, כשבכבודו ובעצמו הגיע  הערים הגדולות 'פ
ביום הראשון לאתר הבנייה, לבוש בבגדי עבודה מרופטים ואוחז בידו כלי עבודה כבדים. כפי  
שהיינו מצפים, היהודים הגיעו למשימה בהמוניהם ובשיא המרץ ביקשו להצטרף למאמץ הלאומי.  

אפשרי בכדי להוכיח את נאמנותם כאזרחי מצרים הגדולה: הם    יותר מכך, הם עשו כל מאמץ
השקיעו עבודה מאומצת ורבה במיוחד, השקיעו שעות נוספות, הגיעו ואף עברו את יעדי העבודה  
שנקצבו על ידי האחראים, וכו'. בתוך מאמצם להתקבל ולהשתלב בחברה המצרית, חתמו למעשה  

 בני ישראל בעצמם את גזר דינם. 

בשלב הזה, פרעה החליט לפעול והוא הכריז, כי עבור היהודים, העבודה היא כבר לא עניין       
התנדבותי. מעתה כל יהודי משועבד ונדרש להפיק תועלת מקסימאלית מהעבודה המפרכת. לא  
רק זאת, מסתבר שבימים שעוד הושקעו השעות הנוספות, המצרים ניהלו יומני עבודה מדויקים  

בקפדנו  לדרישה  ועקבו  הפך  זה,  עבודה  קצב  ויהודי.  יהודי  כל  של  העבודה  תפוקת  אחר  ת 
המינימאלית מתפוקתו של כל יהודי. בתוך מאמצם להתקבל ולהשתלב בחברה המצרית, חתמו  
למעשה בני ישראל בעצמם את גזר דינם. התורה אומרת: "ויעבידו מצרים את בני ישראל בפרך"  

ל מוסברת כעבודה קשה מאד. אבל ניתן גם לפרק את  ). המילה "פרך" בדרך כל14(שמות א': 



 6 

ב"פה חלקים:  לשני  בעזרת  - המילה  קשה,  עבודה  להשקיע  היהודים  את  שכנעו  המצרים  רך". 
 . מילים מתוקות ונעימות

 היכן אנו נמצאים כיום? 

לפני קצת למעלה ממאה שנה, חי פילוסוף ומשורר יהודי ו"נאור", בשם יהודה לייב גורדון       
שר''י. הוא הכריז בפני קהל המאזינים לו, משפט שהפך להוראת שעה של ממש עבור ההנהגה  
היהודית באותה התקופה: "היה יהודי בביתך ואדם בצאתך". במילים אחרות הוא הורה לאנשיו  

דותם רק בתוך הבית, בצנעה וכאשר הם מתחככים באנשי העולם הגדול, עליהם  לשמור על יה
לשמור את יהדותם על "אש קטנה" ואפילו להסתירה לגמרי. יהודים רבים הלכו בעצתו של גורדון  

וזהו רק חלק    -הכיפה, הציצית, התפילין, הברכות והכשרות    -והסממנים החיצוניים של כל יהודי  
ננטשו לגמרי בפורום הציבורי, כיוון שהיהודים שאפו לחקות    - שקיים    קטן מכל המגוון הרחב

ולהידמות כלפי חוץ לשכניהם הגויים. במשך הזמן כצפוי, הזנחת היהדות הפומבית, הפכה להיות  
גם דרך ההתנהגות בסביבתם הפרטית, בביתם. לא עבר זמן רב והמוטו החדש הפך להיות: אל  

! בימים אלו, תופעה זו שבה ומתרחשת והתוצאות שלה הרות  תהיה יהודי, לא בצאתך ולא בביתך 
 אסון. יהודים צעירים ברחבי העולם, הפכו לאפאטיים וחסרי עניין ביהדותם. 

הזהות        את  קבוע,  ובאופן  בפומבי  נציג  המעגל!  את  נשבור  בואו  זאת!  לשנות  בידינו הכוח 
היהודית שלנו. נתחייב לשלוח את ילדינו למסגרות חינוך הולמות ונגדל אותם בסביבה של מסורת  
יהודית. נדליק נרות שבת, נערוך קידוש. נאזין לקלטות של שיעורי יהדות בזמן הנהיגה או אולי  

לימוד בהפסקות הצהרים במקום העבודה. אל תהססו. היהדות איננה דת של הכול  -זום קבוצתני
או לא כלום. יש בה אינסוף אפשרויות. החוויה שהיא יוצרת עשויה להיות רבת השפעה והשכר  

 שלה הוא נצחי ואינסופי. 

(פניני בית לוי, עלון  .“  ”ואלה שמות בני ישראל הבאים מצרימה את יעקב איש וביתו באו 
313( 

לכאורה יש להקשות מפני מה הוסיפה התורה תיבת ”שמות“, ולא כתבה בקיצור: ”ואלה בני       
ישראל העולים מצרימה“? אלא שכידוע, שבכל עיר מחוז במדינת פולין קיים בית סוהר, הקיים  
לביתם.   הסמוך  הרחוב  קטע  את  לנקות  חובתם  מילאו  שלא  אלו  ניקיון“,  ”לעברייני  במיוחד 

עו בית כלא מיוחד לבל יאלצו לשבת בצוותא עם גנבים ושודדים. אולם פיקחים  ובשביל אלו קב
שבהם מה הם עושים? באים ומשחדים את ראש בית הסוהר, זה כותב את שמם בספר הרישום  

שב ורושם אותם כמי שיוצא לחופשי. כך    -כאילו נכנסו למאסר, וכעבור הזמן המיועד לשחרור  
נהנים מהחופש בביתם. ללמדך, שאם נגזר על האדם מאסר    שבינתיים במשך כל אותו הזמן הם 



 7 

אפשר ואפשר שרק שמו יבצע את גזר הדין, ואילו הוא עצמו    -בבית האסורים או ירידה לגלות 
 יהיה חופשי לביתו. 

בני ישראל הבאים מצרימה, אף הם נהגו כך, הם נרשמו בשמותיהם כמי שנכנסו לגלות, אבל       
היו   מהותם  בכל  מי שעוסק    - הם עצמם  אלא  בן חורין  לך  חז“ל: ”אין  אמרו  חורין. שכן  בני 

וכיון שהיו דבוקים בהשי“ת ובתורתו   וזהו    - בתורה“.  הגלות.  ממילא היו ”משוחררים“ מעול 
 דווקא שמות.  -ה שמות בני ישראל הבאים מצרימה“שנאמר: “ואל

לתורה הייתה כוונה מיוחדת בזה, להשמיענו בראשית הגלות של ישראל, שכל יהודי היושב       
בגלות הארוכה הזו, הגם שבאופן רשמי הוא אסור בבית הסוהר הגדול הזה, ששמו גלות, אבל  
אם ירצה לשבת בביתו ולעסוק בתורה הרי הוא בן חורין, אדון לנפשו ואין עול הגלות מדכא אותו  

י כאילו רק שמו נאסר ונכלא, והוא עצמו פטור מהגלות הגשמית בלא כלום, ונותר חופשי  כלל. הר
 בד‘ אמות של הלכה. 

וכמו כן עצם יציאת בני ישראל ממצרים אין הוא שבח כה גדול, כי עבור הקב“ה בורא כל       
אין כל רבותא בכך שהוציא עם שלם ממצרים חרף המכשולים שהערים פרעה בדרכם.    -העולמות  

ההודאה המיוחדת הינה על כך שיצאנו ממצרים ממייצרי החומר, וקיבלנו את התורה הקדושה  
. ואומנם אם נתבונן איזו חירות יש לאדם מהרחוב? הרי הוא עובד כל היום, אח“כ  להיות בן חורין

, ואח“כ טס לקפריסין. האם הוא חופשי? מה פתאום!  חשב מאו ל   מגיע הביתה ומשתעבד לטלוויזיה
 הוא עבד לתאוותיו. כשמתעוררת בו התאווה, הוא לא יכול לעמוד כנגדה. האם זה בן חורין? 

כשבני ישראל היו שקועים במצרים בתוך התאוות, והקב“ה הוציאם מעומק זוהמת התאוות       
 . להיות בני חורין באמת! על כך אנו משבחים 

 בברכת שבת שלום                                                                                   

 )(אמונה שלימה  )(א, א ''ואלה שמות בני ישראל"

כל יהודי ויהודי חייב לדעת, כי השם יתברך אוהב     .רש"י: להודיע חיבתן שנמשלו לכוכבים     
כן ברא אותנו על מנת שנפיץ   -אותו, וכשם שברא את הכוכבים על מנת שיאירו בחשכת הלילה 

סופי התיבות     )לוקים ונחדיר אותו למקומות החשוכים והמושפלים ביותר (שפת אמת-את אור הא
לרמז שבכל הצרות והמצוקות (מצרים) יש   ,' של "ואלה שמות בני ישראל הבאים" הם: 'תהלים 

כל יהודי ויהודי צריך     )להשתמש בספר התהילים ועל ידי כך תבוא הישועה (הרב מבנדין זצ"ל
ביותר הוא תפילה מעומק הלב לו, הנשק הטוב  כוחו של המתפלל:     !לדעת שאם משהו מצר 

" (רבי יהודי  "אימתי התפילה נשמעת כאשר הנפש נכנעת, העין דומעת והתלאה לקירות הלב מגעת
 אלחריזי זצ"ל) 



 8 

 ) 61(מתוק מדבש, גיליון   )'ואלה שמות בני ישראל (א', א

שמו"ת = שנים מקרא ואחד תרגום,     ,הובא ב'בעל הטורים': ואל"ה = ואדם אשר לומד הסדר     
 ישרא"ל= יחיה שנים רבות ארוכים לעולם.  ,  בנ"י = בקול נעים ישיר

ויש לשאול: מדוע רמזה התורה את קריאת שניים מקרא ואחד תרגום, רק בתחילת חומש       
'בראשית ולא בפרשת  מתרץ הרב אלימלך בידרמן     ?כשמתחילים את קריאת התורה ''שמות' 

שליט"א: אם התורה הייתה מביאה את הרמז בפרשת 'בראשית', אז אילו שלא התחילו ופספסו  
את קריאת שנים מקרא ב'בראשית' היו מתייאשים ואומרים נחכה לשנה הבאה ואז נתחיל. לכן  

שמות' ללמדנו שגם אם הפסדת את חומש 'בראשית', תתחיל כעת ואל  'הרמז מופיע דווקא בחומש  
 .תדחה את הקבלה הנפלאה הזו 

 ) 61(מתוק מדבש, גיליון   )'ואלה שמות בני ישראל הבאים מצרימה (א', א

מתרץ בספר 'שער בת רבים': הקדמה: על   ? למה נאמר 'הבאים' ולא 'שבאו' (בעבר) מצרימה     
קראו בשמותם עלי אדמות' דרש ה'חתם סופר' זיע"א: ישנם אנשים שמשנים  'הפסוק בתהילים  

יקי,    -את שמם המקורי בחייהם לקיצורים וכינויים שונים, לדוגמא: יצחק מכונה ג'אקי, יעקב  
מן העולם, בכתיבת השם    - אברהם   ומתי קוראים בשמם המקורי? לאחר פטירתם  וכו'...  אבי 

אז  'השכבה',  כשעורכים  או  'קראו    במצבה,  שנאמר  וזהו  האמתי.  בשמם  להשתמש  מקפידים 
לפיכך בא הכתוב ומשבח את בני ישראל     .בשמותם (האמתי) עלי אדמות' לאחר שובו לאדמתו 

הבאים' בהווה ולא  ''ואלה שמות בני ישראל' שלא שינו את שמם, השמות שלהם נשארו בבחינת 
 .רק 'שבאו' בעבר והשתנו במצרים

 )כ"ק אדמו"ר מהרשנ"נ מלעלוב זי"ע(  )ואלה שמות בני ישראל הבאים מצרימה" (א, א"

ויש לומר על פי מעשה שהיה   . יש לדקדק למה אמר הכתוב הבאים מצרימה שהוא לשון הווה      
אצל הרה"ק רבי יהושע מבעלזא זיע"א, אשר שלח את אחד מחסידיו להתגורר בברלין, באותה  
נגע ההשכלה בברלין והאנשים אשר התגוררו בשכנותו של אותו חסיד לא   העת פשטה מאוד 

להרה" נסיעה שנסע  ובכל  וזר בסביבתו,  כגר  חש החסיד תמיד  התורה.  דרך  פי  על  ק  התנהגו 
מבעלזא הרבה להתאונן באוזניו על כך, ובקשו שרצונו לעזוב את ברלין ולשוב למקומו הראשון,  
אך הרה"ק מבעלזא לא הניחו לצאת את ברלין, לאחר זמן בא שוב החסיד להרה"ק מבעלזא, אך  
לא התאונן באוזניו על אודות מקום מגוריו כמקדם, פנה אליו הרה"ק מבעלזא ושאלו מה בדבר  

השיב לו החסיד כי ב"ה הורגל למצבו, ושוב אינו מרגיש כגר וזר בין שכניו, כששמע     ,שכניך 
זאת הרה"ק מבעלזא, פנה אל החסיד ופקד עליו לעקור מיד מברלין ולעבור להתגורר בין אנשים  
יראים ושלמים, שכל זמן שהרגיש עצמו זר ומנוכר בסביבתו אזי מובטח הוא שלא ילמד ממעשיהם  



 9 

הרעים של שכניו, אך כיון שהורגל לסביבתו ונעשה כתושב ביניהם, יש לחשוש שמא ילמד חלילה  
  .ממעשי שכניו, לכן ציווה עליו הרה"ק מבעלזא שיעזוב את מקום מגוריו

ולפי זה י"ל שזה הבאים מצרימה בלשון הווה, שבשעה שירדו בני ישראל לארץ מצרים, לא       
באו להשתקע שם אלא לגור שם באו כגרים וכזרים, ובאמת כל אותם שנים שהיו בני ישראל  
בארץ מצרים לא שינו שמם ולבושם שלא למדו ממעשי ארץ מצרים הרעים, והיו בבחינת הבאים  

 .כמו שעכשיו באו 

 (הרב משה גרילק) ו:א) -שתי נשים אמיצות (שמות א:א

השבת, מחזירה אותנו הפרשה אל הימים האפלים, במצרים של פרעה, אל "עולמם החשוך       
השבת שוב "נבלה" במחיצתם של אחינו בני ישראל, עוד בטרם היו לעם    – של מחנות הריכוז"  

מגובש. נחווה יחד עמם את מסכת ייסוריהם הנוראים, ונחוש בהשפלתם תחת עול הנוגש המצרי.  
השבת, נלמד גם משהו על שיטותיו המודרניות של פרעה לשינוי דעת הקהל, משל התחנך בבתי  

 ורנו. האולפנה של אשפי התעמולה השקרית בד 

פרעה המשעבד שנא את עם ישראל. אולם, העם המצרי זכר את חסדי יוסף העברי. בלבו של       
העם נשמרה פינה חמה למארגן היעיל של המשק בימי הרעב הגדול. פרעה הבחין היטב ב"שאלת  

כיחידה אתנית בפני    –היהודים" הנצחית, בפניה הוא ניצב. הוא חשש מן העם השוכן בתוך עמו 
ות הפוליטיות הנובעות ממצב זה בעתיד, הדירו שינה מעיניו: "הנה עם בני ישראל  עצמה. התוצא 

רב ועצום ממנו. הבה נתחכמה לו פן ירבה... ונוסף גם הוא על שונאינו ונלחם בנו" (שמות א,ט)  
 אמר פרעה לעמו.  –

פרעה, למרות היותו דיקטאטור בנוסח ימי קדם, חושש מן הפעולה הישירה נגד אויביו. פרעה       
השליט, הכל יכול, אשר איש לא ירים קול מחאה, אם יוציא להורג את מתנגדיו, מחפש עצות של  

 "הבה נתחכמה לו" נגד עם ישראל. 

 מדוע? ממה פחד?       

"לא ראה פרעה וחכמי יועציו להכותם בחרב. כי תהיה בגידה גדולה להכות חינם העם, אשר       
באו בארץ במצוות המלך הראשון. גם עם הארץ לא יתנו רשות למלך לעשות חמס שכזה, אבל  
אמר שיעשה דרך חכמה, שלא ירגישו ישראל כי באיבה יעשו להם" (רמב"ן על הפרשה). גם  

בשלטון אבסולוטי, קיימת דעת קהל. גם הדיקטאטור הקשוח והאכזרי ביותר  במצרים של אז, גם  
מתחשב בה. אולם, הואיל ובידו כל מושכות השלטון. מנווט הוא את מהלכיו לשינוי דעת הקהל,  
לאט ומבלי שיחוש הקהל, שדעתו אכן השתנתה. נוסף לכך, כדי שיצליחו המזימות האפלות, אסור  

 ולי אף חייו בסכנה. הוא עלול עוד להרים קול צעקה מוקדם מדי. גם לקרבן להרגיש שמעמדו וא



 10 

 בבואם לפתור את שאלת היהודים שלהם.   –הנאצים ידעו את הסוד       

 כך החל גם פרעה: ''וישימו עליו שרי מיסים" (שם, יא).      

לא נראה נורא: במדינות מסוימות מקובל עד היום להטיל מס על נתינים זרים. צעד זה, המפלה       
קבוצות מיעוט באוכלוסייה, לא יביא למרי מצד הרוב, סוף סוף הטלת מס על המיעוט תורמת  

 לרווחת הרוב, בלא שיידרש לשאת בעול. 

בעבודה ולא בכסף. הנתינים הזרים חויבו להפריש אנשים וזמן,   – המס המצרי היה מס עקיף       
ההתפקדות   צו  כשנודע  כעסו,  אולי  לבם,  בסתר  רטנו  אולי  לפרעה.  מסכנות  ערי  לבנות  כדי 

 לעבודה. אבל בוודאי לא חשבו, שבעטיו כדאי להסתכסך עם שליט כל יכול. 

התחכום בפקודת מס העבודה היה רב. כי ברגע שהתארגנו "בריגאדות העבודה של העברים",       
להתרגל   החל  המצרי  העם  המצרי.  הציבור  בעיני  במעמדם  והשחיקה  ההפרדה  תהליך  החל 
לעובדה, שהעברים אינם אזרחים שווי זכויות. עצם יציאת הפועלים כל יום לעבודת המלך שינתה  

ם. המצב הפך לחלק מנורמת החיים במצרים. בלא להכריז על כך מראש,  את ההסתכלות עליה
"קאפו" בז'רגון    – נוצר מעמד של עבדים. ומה שחשוב עוד יותר: מעמד של מפקחים על העובדים  

המאה העשרים. אולם מס העבודה היה רק כיסוי לתוכנית רחבה יותר: דיכויו של העם העברי,  
מוסיף הפסוק ואומר שהמס היה: "למען ענותו בסבלותם"   השפלתו ולבסוף גם השמדתו. ועל כן 

(שם). העם ידע רק על פקודת העבודה, והסכים לה. הנוגשים עינו את העובדים והעבידום בפרך.  
חרגו   העבודה  שתביעות  המשפט  בבית  להוכיח  קשה  כי  ביותר,  קשה  כזה  במקרה  להתלונן 

כלפי העובדים: "נרפים אתם, נרפים"    מהנורמות, והיו לעבדות והשפלה. תמיד טענו השלטונות
(בהמשך הפרשה). לא ארך זמן רב, והאווירה במצרים השתנתה כליל: "ויעבידו מצרים את בני  

"ויעבידו מצרים"   יג).  כל מצרים. שימו לב למהפך שחל מרגע ה"הבה    –ישראל בפרך (שם 
הכללית הייתה בשלה    נתחכמה לו" ועד לרגע זה. האנטישמיות כבר הקיפה את ההמונים. האווירה 

לפקודה המרושעת הבאה: "ויצו פרעה לכל עמו לאמור: כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו" (שם  
א, כב). לעם המצרי לא נותרו כל עכבות מוסריות, השליט יכול לפנות אליהם בפומבי ובצו גלוי  

הקהל  דעת  בניווט  ה"סלאמי",  שיטת  של  כוחה  זהו  היהודי.  העם  את  להשמיד  לעבר    ולדרוש 
המטרות ה"רצויות". אולם, אל תוך החשיכה המוסרית שאפפה את מצרים באותם ימים, פלשה  

 אלומת אור של גבורת שתי נשים. 

על        וראיתן  העבריות  את  בילדכן  העבריות...  למילדות  מצרים  מלך  "ויאמר  הסיפור:  זהו 
לוקים ולא עשו כאשר דיבר אליהן  -האבניים אם בן הוא והמיתן אותו... ותיראן המילדות את הא

 יז). - מלך מצרים ותחיינה את הילדים" (שם א, טו



 11 

פרשן        כל  מצריות.  או  עבריות  בנשים  מדובר  אם  בדעותיהם,  חלוקים  הגדולים  הפרשנים 
ונימוקיו עמו. בין כה וכה מבליטה הפרשה את עוז רוחן של שתי הנשים, אשר לא נכנעו לאווירה  
מגלה   היה  לא  נשים, שאיש  המצרי. שתי  ברחוב  ושל רשעות, ששררה  אכזריות  הכללית של 

יו רוצחות את הנולדים, איש לא יכול היה להפליל אותן ברצח, אם "הילד  לעולם אשמתן, לו ה
מת בשעת הלידה", אך הן עמדו בלחץ שהפעיל עליהן המלך. הן סירבו לפקודה, תוך הסתכנות  

"ותחיינה את הילדים": "לא דיין שלא המיתו    –אישית. ולא רק שלא המיתו את הילדים, אלא  
ומזון" (מסכת סוטה דף יא). לא הייתה זו, אפוא, רק התנגדות  אותן, אלא שהיו מספקות להם מים  

סבילה לפקודה לא מוסרית, כי אם התנגדות פעילה. הן הציבו אתגר בפני המלך הרשע ובפני  
 עמו, הנוטל אף הוא חלק במערכת הדיכוי וההשמדה של העם היהודי. 

להורות        כדי  האמיצה,  עמידתן  את  מבליטה  התורה  מוסת.  המון  בתוך  בודדות  נשים  שתי 
לדורות יבואו, שאין להיכנע לעריצות בשום תנאי. גם האיש הבודד, היחיד והחלש חייב להציב  

 את הצדק מול האלימות, את המוסר מול הרשע, את האמת מול השקר. 

התירוץ שהיה חביב על הנאצים, עת הועמדו למשפט: "רק מילאנו פקודות", או האליבי של       
לא מתקבלים על   –הבינוניות האנושית הטוענת: "וכי מה יכולתי לעשות, הייתי אחד נגד כולם" 

דעתו של המקרא. זהו המסר של סיפור המיילדות, הוא שימש כלפיד המאיר את הדרך של כל  
למרות בדידותן הנוראה בתוך המון נבער ומטורף    – לות בכל הדורות, נשמות אשר  הנשמות הגדו

לא סטו מן הדבקות במוסר ופעלו בהתאם למצפון. פעלו כך, למרות אי הנוחות, על אף   –חושים  
 לעג הסביבה, תוך הסתכנות אישית, שלא פעם הביאה עליהם את קיצם. 

מנין שאבו המיילדות את אומץ הלב הנפלא הזה, את היכולת הנפשית להתמודד עם הסביבה        
לוקים ולא  -כולה, על מושגיה המעוותים? הפסוק עצמו עונה על כך: "ותיראן המיילדות את הא

לוקים. נקודת המוצא למוסר  -עשו..." (שם). היכולת הנפשית לא לעשות רשע, טמונה ביראת הא
 תלויה ביראה זו.   –ועלים בחרות מוחלטת  ולמצפון הפ

 (בעל הטורים)   ''ואלה שמות בני ישראל'' (א א)

''ואלה שמות בני ישראל'' ראשי תיבות, ואדם אשר לומד הסדר שנים מקרא ואחד תרגום       
בקול נעים ישיר יחיה שנים רבות ארוכים לעולם. ומובא בשולחן ערוך וחייב אדם לקרא הפרשה  
הצבור   עם  פרשיותיו  המשלים  וכל  ואלה שמות.  תיבות  ואחד תרגום שזה ראשי  מקרא  שנים 

ושנותיו. ושמעתי שהיה אדם חולה מאד שלא נמצאה תרופה למחלתו והוא הלך  מאריכים לו ימיו  
לרב מסוים וביקש ברכה. שאל אותו הרב האם כבודו מקפיד כל שבוע לקרא שנים מקרא ואחד  
תרגום. אמר לו החולה שאינו מקפיד. אמר לו הרב תתחיל להקפיד ובעזרת ה' תהיה בריא ושלם  



 12 

לעבודתו יתברך, כי רבותינו אמרו כל המשלים פרשיותיו עם הציבור שנים מקרא ואחד תרגום,  
 מאריכים לו ימיו ושנותיו. והאיש התחיל להקפיד בדבר ונרפה כליל מהמחלה ושב ורפא לו. 

ומה שכן צריך ללמוד ממר''ן שכתב חייב אדם לקרא הפרשה שנים מקרא ואחד תרגום שהדבר       
לו ימיו ושנותיו ולא רק   חז''ל מאריכין  ומה שאמרו  ויהודי  יהודי  אינו רק לחסידים אלא לכל 
שנותיו שלכאורה נכלל גם ימיו? מספר הרב שבדרון זצ''ל, שפעם אחת הוא ראה קבוצת אנשים  

ד יושבים בספסל ומתווכחים שחלק מהם אומרים ארבעים והחלק השני אומרים ארבעים  זקנים מא
ואחד. שאל אותם הרב על מה הוויכוח? אמרו לו, אנו כאן מהבוקר מוקדם סופרים אוטובוסים  
ועבר אוטובוס אקורדיון ונוצרה מחלוקת אם זה נחשב לשנים או אחד. ומזה ראינו שאדם יכול  

מונים שנה ובעצם ימיו ריקים מתוכן, כי הוא רק סופר אוטובוסים, או סופר  ''לחיות'' שבעים או ש 
כסף וזה היינו הך. לכן, הגמרא אמרה מאריכין לו ימיו ושנותיו שגם ימיו יהיו ארוכים דהיינו,  

 מלאים בתורה ומצוות. 

 (הצדיק מרימנוב זצ''ל) ואלה שמות (א א) 

מדוע שינה פרעה שמותיהן של יוכבד ומרים לפועה ושפרה שהם שמות מצריים וכן את שמו        
של יוסף? שיודע היה פרעה כי כל זמן שהמיילדות יהיו נקראות בשמותיהן העבריים: ''יוכבד''  
ו''מרים'', לא יוכל לבוא אליהן בהצעה אכזרית כזו. להמית את ילדי ישראל. לפיכך ציווה אליהן  

לה לשנות את שמותיהן ל''שפרה'' ו''פועה''. סבור היה, כי לכשהיו נקראות בשמות מצריים  תחי
רוחן וישנה את מהותן ואופיין, עד אשר יהיו מסוגלות לרצוח את ילדי  - ישפיע הדבר על כל הלך 

ישראל. ורק אז נתן להם את הצו השני: ''אם בן הוא והמיתן אותו''. כל עצמו של האדם הוא השם.  
 ת השם משפיע מאד על טמיעה פנימית של הרוח והאופי. טמיע 

ז)  –"ותמלא הארץ אותם   (א  יוסף"  את  ידע  לא  (הרב שלמה    ויקם מלך חדש... אשר 
 לוינשטיין) 

 גדולתו של עם ישראל טמונה בייחודיות שיש לו.      

סיפור נפלא הממחיש זאת:  הצאר ניקולאי הלך ברחוב ברוסיה וראה יהודי עם זקן ופאות       
שיגיע אלי לארמון, אני    -בלבוש מסורתי. שאל לפמלייתו מי זה? אמרו לו זה יהודי! אמר להם  

 רוצה לראות אותו מקרוב... מיד נתנו לו כרטיס להיכנס בארמונו של הצאר. 

כשהגיע לביתו וסיפר למכריו הגויים על רצונו של הצאר לראותו, מיד החלו להסביר לו שאין       
זה יאה להגיע לצאר בלבוש כזה... לך וקנה לך מכנס ג'ינס וחולצה זוהרת... גלח את הזקן והפאות  

נס  ותרָאֶה טוב, שהרי פגישה עם הצאר זוהי פגישה חשובה... עשה כדבריהם ולאחר כמה ימים נכ
אני אותו אחד שראית   – סליחה? מי אתה?! אמר לו היהודי   - לצאר. ראה אותו הצאר ושאל אותו



 13 

ברחוב וביקשת שאבוא אליך... אמר לו הצאר: כמוך יש לי כאן הרבה, רציתי לראות את האדם  
 ההוא שראיתי עם זקן ופאת ולבוש מיוחד, זה סיקרן אותי... לך מכאן! 

הצרות        וכל  הגויים,  מן  ומופרשים  מובדלים  שהם  בזה  הוא  ישראל  עם  של  ייחודיותו  כל 
 שפוגשות אותנו הם בעטייה של הקרבה לגויים והתחקות אחר מעשיהם. 

משל לה הדבר דומה:  אילו העץ לא היה נותן את עצמו לברזל (ממנו עושים כת לגרזן), הרי        
 שלא היו יכולים לכרות אותו... 

כן הוא הנמשל: ברגע שעם ישראל מתקרבים לגויים, נותנים את 'עצמם' לגוי בשמם, לבושם       
 ולשונם, הרי שהגויים יכולים לבוא ולכלות בנו... כך זה בכל הדורות:  

 "ותמלא הארץ אותם" מיד ויקם מלך חדש על מצרים.    –במצרים       

 אכלו מסעודתו של אותו רשע, מיד ניסו לחסל אותם...   -בימי אחשוורוש      

אנו        בימינו  הופך    -וגם  ושכנינו מסביב  מאיראן  האיום  לגויים  להתרפס  מנסים  ככל שאנו 
 למוחשי יותר ויותר. 

הקב"ה יקדש אותנו, אך אם לא נעשה קידוש לעצמנו, הקב"ה ידאג  מהגוים  אם נעשה הבדלה       
 מהם... שהם יבדילו אותנו  

 (שבת של תורה)   וַיָּקָם מֶלֶ� חָדָשׁ עַל מִצְרָיִם (שמות א, ח)

על הפסוק בפרשה (שמות א, ח) וַיָּקָם מֶלֶ� חָדָשׁ עַל מִצְרָיִם אֲשֶׁר לאֹ יָדַע אֶת יוֹסֵף, מביא        
 .שנתחדשו גזרותיו -חדש ממש. וחד אמר   -רש"י שני פירושים, רב ושמואל, חד אמר 

אם כי על פניו נראה שמדובר רק במחלוקת הנוגעת לפשט הכתוב, בא הגאון רבי יוסף חיים  
מבאגדאד זצ"ל, בעל בן איש חי, בספרו בן יהוידע (עירובים נג, א) וכורך באופן נפלא מחלוקת  

 .זו עם מחלוקת אחרת הנוגעת להלכה למעשה
נאמר בתורה (דברים כ, ה) שהבונה 'בית חדש' אינו יוצא למלחמה, על כך נחלקו במשנה       

(סוטה מג, א) מה דינו של אדם ההורס את ביתו וחוזר ובונה שם את הבית באותה מתכונת כמו  
  –קמא  -הראשון, האם נחשב כבונה בית חדש, או לא, מאחר ולא חידש מאומה בבית. לדעת תנא

לבית חדש ואינו יוצא למלחמה, ולדעת רבי יהודה אין זה נחשב לבית חדש  גם מקרה כזה נחשב 
 .להיפטר מיציאה למלחמה 

מעתה, מה נאה לומר, שמחלוקת זו קשורה באופן ישיר למחלוקת רב ושמואל בפרשת השבוע.  
הסובר שלכינוי 'מלך חדש' זוכה רק חדש ממש, סובר כשיטת רבי יהודה שגם הפסוק 'בית  
חדש' פירושו רק בית חדש ממש, ולא בית שנהרס ונבנה שוב באותה צורה. ואילו הסובר  



 14 

שהתואר 'מלך חדש' אינו בהכרח מבטא בית חדש ממש, והתואר יכול לחול גם על מלך ישן  
שהתחדשו גזירותיו, סובר כתנא קמא שההגדרה של 'בית חדש' כוללת גם בית שנהרס ונבנה  

 .מחדש

 ["והערב נא" חלק ב'].  וישימו עליו שרי מיסים (א,יא)

נידון הלכתי מרתק הגיע אל שולחנו של מו"ר הגאון יצחק זילברשטיין שליט"א, על ידי שני       
רעים אהובים באחת ממדינות אירופה, שביום מן הימים פרצה ביניהם אש המחלוקת, ומעשה  

טלפונים חדש של חברי הקהילה  -שהיה כך היה: ראובן, עסקן ירא שמים, עמד לפני הפקת ספר 
ני מסירת הספר לדפוס, גילה כי העמוד האחרון של הספר נותר ריק. מפיק הספר  היהודית, ולפ

נזכר לפתע בשמעון, חברו הטוב, העובד לפרנסתו כ'שיפוצניק', וחשב בליבו כי כעת הגיעה העת  
להכיר לו טובה ולהטיב עמו. פרסם ראובן בעמוד האחרון מודעת פרסום, לאורך כל העמוד כולו,  

ניק, חינם אין כסף, וזאת, כאמור, ללא ששאל את פי חברו קודם לכן, אם  אודות שמעון השיפוצ
 אכן רוצה בכך, שהרי מטרתו הייתה להפתיע ולשמח את חברו. 

הטלפונים לאור, וכעבור יומיים דפיקות אימתניות נשמעות על דלת ביתו של שמעון.  - יצא ספר     
אנשי מס הכנסה! "הגענו על מנת לעצור אותך",    -  -  -פותח הלה את הדלת ומגלה לנגד עיניו את  

הפרסומת.   אודות  ידע  שטרם  האיש,  תמה  ולמה",  מה  "על  עצמך  -הודיעו.  את  פרסמת  "הנה 
יק', ומצאנו כי אין לך תיק במס הכנסה... אדם שמפרסם כזו פרסומת ענקית, כנראה  כ'שיפוצנ 

 שיש לו הרבה עבודה ורווחיו גדולים!" 

יורו! מיהר האיש להגיע אל ראובן חברו    10,000לבסוף הושת על שמעון קנס כבד בסך       
הטלפונים, הגיש לפניו את ה"פסק" של בית המשפט, ואמר: "יקירי,  -הטוב, המוציא לאור של ספר

הפרוטה   עד  כולו,  כעת תצטרך לשאת בתשלום  אך  על המחשבה הטובה.  לך מאוד  מודה  אני 
ט"ז  האחרונה! הרי על ש (ערכין  לו'  לקללה תיחשב  גדול,  בקול  רעהו  'המברך  אמרו  כמותך, 

ע"א)..." לעומתו, טען המפרסם, כי כל כוונתו הייתה לטובת חברו, אלא שהוא לא לקח בחשבון  
טלפונים שכזה, כדי לבלוש אחר  -את האפשרות הזו שאנשי מס הכנסה ממתינים להפקתו של ספר

 ם מס כהלכה. כל המפרסמים ולבדוק האם הם משלמי

 ונשאלת השאלה: האם חייב ראובן לשלם לחברו עבור הנזק שסבב לו, או שמא פטור הוא?      

השיב מו"ר שליט"א שנראה שראובן פטור, מפני שהשיפוצניק עשה שלא כהוגן בכך שלא       
וכפי   דינא',  דמלכותא  ש'דינא  כיוון  מס,  "ואל    ה שציוושילם  (פסחים):  בניו  את  הקדוש  רבינו 

תבריח עצמך מן המכס, דילמא משכחו לך ושקלי מנך כל דאית לך" (שמא יתפסו אותך ויקחו את  
 כל אשר לך).  



 15 

 (אורח חיים)  "וכאשר יענו אתו כן ירבה וכן יפרוץ..."(א,יב)

וכאשר 'עינו' אותו לא כתוב, אלא כאשר 'יענו', בלשון עתיד. הכתוב מבטיח לנו כי לעולם       
בשעה שיענו את בני ישראל בסופו של חשבון תהיינה תוצאות העינוי חיוביות. תמיד אחרי רדיפות  

 ו יוצאים מחוזקים ומחוסנים יותר. ועינויים קשים אנ

 ויעבִדו מצרים את בני ישראל בפרך (א,יג) 

 מעשה בעשיר שגידל יתום בביתו       

בחומש שמות מתחילים אנו לקרוא את פרשת גלות מצרים, השעבוד בחומר ובלבנים ובכל       
ובזרוע   חזקה  ביד  ומופתים,  באותות  בעקבותיו,  שבאה  המופלאה  הגאולה  ואת  בשדה,  עבודה 
נטויה. והשאלה המתעוררת היא: מדוע. מדוע, לפני שהקדוש ברוך הוא לקחנו לו לעם, לפני שנתן  

והנחילנו את ארץ ישראל, הצריך אותנו לעבוד דרך כור הברזל! במצרים, בית  לנו את תורתו  
העבדים הנורא? האם לא היה טבעי יותר ונינוח יותר, אילו היו בני ישראל נשארים בארץ ישראל,  

 מתרבים בה, מקבלים את התורה ויורשים את ארצם מבלי לצאת ממנה? 

גם לנו,        נכונה כל כך  זצ"ל יש לכך תשובה בדרך משל, והתשובה  לרבינו ה"בן איש חי" 
ובביתו   אכל  מפיתו  בחרותו.  לימי  ועד  מקטנותו  יתום,  בביתו  שגידל  לעשיר,  משל  ולדורנו! 
התגורר, ונחשב כאחד מבני המשפחה האמידה. יום אחד ישב העשיר ואכל בחברת רעייתו, ובא  

נדבה. חשב לקבל חמישה שקלים, אולי עשרה. הושיט העשיר ידו לכיסו, והוציא  לפניו עני לבקש  
שטר בן מאה שקלים. היה לבו טוב עליו, ובפרץ נדיבות העניק אותו לעני. התפעל העני מן המתנה  
הנדיבה והחל להודות ולהלל את העשיר, ברך אותו ברכות עד בלי די. גם בצאתו מן הבית לא  

 ברחוב נשמעו ברכותיו עד לבית העשיר. פסק לברך, ואף בלכתו  

אמרה אשת העשיר לבעלה: "ראה נא כמה ברכות קיבלת עבור מאה שקלים. ויתום זה שאנו       
חייך   ושבח!"  ברכה  מלות  מפיו  שמעתי  לא  ומעולם  שקלים  אלפי  עליו  הוצאנו  כבר  מגדלים, 
העשיר ואמר: "המתיני מעט, ותקבלי תשובה לשאלתך". קרא לאותו יתום, ואמר לו: "שמעני.  

ך בשנים, גידלנו אותך בביתנו וכל מחסורך היה עלינו. עתה גדלת והיית לאיש,  כל עוד היית ילד ר
 יכול אתה להרוויח את לחמך בעצמך. צא אפוא מביתי, ודאג לעצמך!" 

 חרד הנער: "עכשיו?!"      

 והעשיר אישר: "עכשיו, ומיד!"      

נבוך הבחור, ולא מצא מלים. קד קידה ויצא אל הרחוב. כסף לא היה לו, לא אוכל ולא מקום       
לינה. ישן בקרן רחוב, קם בבגדים קמוטים, ורעב ללחם. באין ברירה השכיר עצמו לסחוב סלים  



 16 

לעקרות בית שערכו קניות בשוק, וקיבל בשכרו שיירי ירקות. אין לקנא במצבו, ואפשר לשער  
 את דכאונו. 

 ביום השלישי מצאו אחד ממשרתי העשיר, ואמר לו: "אדוני קורא לך".      

אני        "רואה  ואמר:  הקמוטים  ובגדיו  הנפולים  בפניו  שהתבונן  העשיר,  בפני  הנער  התייצב 
שהדבר קשה עליך! תוכל לשוב ולהתגורר בביתנו כמקודם". ומיד הורה לערוך את השולחן. ישב  
הבחור אל הארוחה הראשונה לאחר שלושה ימים. בכל כף שהכניס לפיו הודה ושיבח את בעל  

ין מנה ומנה לא פסק להלל ולפאר את העשיר. גחן העשיר ולחש לאשתו: "הרי  הבית מטיבו, וב 
לך תשובה לשאלה ששאלת... אין אדם מכיר טובה על דבר שנראה לו טבעי ומובן מאליו. אותו  
עני קיבל נדבה שלא חלם עליה והודה עד בלי די. יתום זה רגיל היה לאכול על שולחננו, ולא  

. רק כאשר ראה שיתכן גם אחרת, ושאין חייבים לו דבר, מבין  חשב כלל שיש כאן טובה וחסד
 הוא עד כמה חייב הוא להכיר טובה!"... 

ישראל נשארים בארצם, היו מקבלים את כל        בני  היו  כך אמר רבינו ה"בן איש חי" אילו 
הטובות בטבעיות ובאדישות. מה עשה הקדוש ברוך הוא, הורידם למצרים, לבית עבדים, ונוכחו  
לדעת שמצד עצמם אין להם כלום. ואז, כאשר נגאלו "שירה חדשה שיבחו גאולים", בהכירם  

 חנינה, ועל הכל יש להודות ולהלל! לדעת שהכל חסד ו

שנדע        כדי  ייסורים.  ידי  על  אלא  ניתנה  ולא  היא,  טובה  מתנה  ישראל  שארץ  שאמרו  זהו 
להעריכה בערכה ולהודות על נתינתה! ובכל יום ויום, לפני תפילת העמידה, נצטווינו להזכיר את  
יציאת מצרים ולהסמיכה לתפילה. ומדוע, כדי שנזכור בתפילתנו את לקח יציאת מצרים. שנדע  

ש לנו, מתנת שמים הוא. שנשכיל לפקוח עיניים ולראות את חסד ה' על כל צעד ושעל.  שכל מה שי
על הבריאות. לא לחכות למצוקה, חלילה, כדי להכיר   ולא לחכות לחולי, חלילה, כדי להודות 

 טובה על הרווחה. 

ונכונים הדברים גם לגבי דורנו בכללו, הדור שלפני הגאולה. דור, שכל המסגרות מתמוטטות       
האמריקאית   הכלכלה  התמוטטה.  רוסיה  של  הברזל  יד  דבר,  בשום  בטחון  ואין  .  מתנדנדת בו, 

התרבות האנושית התגלתה בריקנותה. תמנון הטרור משלח זרועותיו לכל קצוי תבל. העולם כולו  
עומד בפני סימן שאלה, אם לא בפני מבוי סתום. עומדים אנו במצבו של אותו בחור רגע לפני  
שהוא נקרא חזרה. רגע לפני ההתגלות הגדולה, לפני ההכרזה וההכרה: "ראו עתה, כי אני אני  

 ואז נדע להכיר טובה, על כל החסד שבגאולה! הוא!".  

 נו מן הגויים להודות לשם קדשך!". לקינו וקבצ- ופסוק מפורש הוא: "הושיענו ה' א     

 



 17 

 (מ. שניאורסון)  לקח לשעה ודורות (א טו) – שפרה ופועה 

כשיעקב ירד למצרים מנתה משפחתו שבעים נפש. כעת, לאחר פטירת יעקב ויוסף, בני ישראל       
ממלאים את כל הארץ. והנה קם על מצרים מלך חדש שלא הכיר את יוסף. הוא חושש כי היהודים  
אך   פרך,  עבודת  עליהם  מטיל  הוא  ולפיכך  חמישי בעת מלחמה  גייס  יהוו  בארצו  המתגוררים 

 ותו, כן ירבה וכן יפרוץ". "כאשר יענו א 

האסטרולוגים חוזים בכוכבים כי עומד להיוולד ילד יהודי שיושיע את ישראל. פרעה ממהר       
לנקוט בצעדים חריפים: הוא קורא למיילדות העבריות (שפרה ופועה) ומצווה עליהם להמית את  

לוקים לא מצייתות לדבריו, וכאשר  -הבנים הזכרים שייוולדו ליהודים. המיילדות היראות את הא
 ידי פרעה מדוע הן משיבות שהנשים העבריות יולדות בעצמן ללא סיוע. -לות עלהן נשא

הנשים האלה יוכבד ומרים שמכונות שפרה ופועה.   2בדיוק עליהן אני רוצה לדבר היום על       
החוקרים חלוקים האם השמות שפרה ופועה הם שמות מלאכותיים או שמות ששימשו גם נשים  

זו יוכבד, ולמה נקרא   –. התלמוד במסכת סוטה דורש את שמותיהן: שפרה  אחרות בעת העתיקה 
זו    –שפרו ורבו ישראל בימיה. פועה    –שמה שפרה? שמשפרת את הוולד. דבר אחר: שפרה  

שהייתה    – מרים, ולמה נקרא שמה פועה? שהייתה פועה (ומוציאה את הוולד). דבר אחר: פועה 
 .שתלד בן שמושיע את ישראל" פועה ברוח הקודש, ואומרת: עתידה אמי 

דון יצחק אברבנאל הלך בעקבות התלמוד ופירש ששפרה ופועה הם שמות גנריים: "שהיה       
מנהג במצרים, שהיו באות שתים מילדות לעמוד עם כל אישה שהייתה יולדת, והאחת מהן היה  
עסקה בהוצאת הוולד ובשכלולו, ולכן נקראת שפרה, ע"ש שמשפירה את הוולד. והשנית היה  

ביולדת להחזיק  'כיולדה    עסקה  מלשון  פועה,  נקראת  ולכן  ותפלות,  וקולות  בדברים  ולעוזרה 
אפעה'. ואמר שדיבר פרעה למיילדות העבריות כלומר לכולנה, כי לא אמר לשתי המיילדות, אלא  
לפי שלכל המיילדות הרבות ההנה, דיבר וצווה זה, וכלן היו נחלקות לשתי אומניות ההם, וזה  

 פועה."   אמרו ששם האחת שפרה ושם השנית

אל מול המספר הגדול של היולדות, עלתה השאלה כיצד יכלו שתי מיילדות לטפל בכל כך       
הרבה יולדות. רבי אברהם אבן עזרא, בפירושו לתורה הסביר: "שׂרות היו על כל המיילדות, כי  
עליהן לתת מס למלך   היו  היו, אלא אלו שתיהן שׂרות  מילדות  יותר מחמש מאות  כי  אין ספק 

 מהשכר. 

המיילדות לא צייתו להוראתו של מלך מצרים והתעמתו עמו: וַתִּירֶאןָ הַמְיַלְּדֹת אֶת הָאֱ�הִים,       
דֹת וַיּאֹמֶר  וְלאֹ עָשׂוּ כַּאֲשֶׁר דִּבֶּר אֲלֵיהֶן מֶלֶ� מִצְרָיִם, וַתְּחַיֶּיןָ אֶת הַיְלָדִים. וַיִּקְרָא מֶלֶ� מִצְרַיִם לַמְיַלְּ 

עֲשִׂ  מַדּוּעַ  כַנָּשִׁים  לָהֶן:  לאֹ  כִּי  פַּרְעֹה:  אֶל  הַמְיַלְּדֹת  וַתּאֹמַרְןָ  הַיְלָדִים.  אֶת  וַתְּחַיֶּיןָ  הַזֶּה  הַדָּבָר  יתֶן 



 18 

בְּטֶרֶם תָּבוֹא אֲלֵהֶן הַמְיַלֶּדֶת וְיָלָדוּ. מהמילים "וַתְּחַיֶּיןָ אֶת הַיְלָדִים"    –הַמִּצְרִיֹּת הָעִבְרִיֹּת, כִּי חָיוֹת הֵנָּה  
לומד מדרש שמות רבה את שבחן של המיילדות, ומציין שלא רק שלא המיתו את הילדים, אלא  

לומר ותחיין את הילדים? יש קילוס בתוך קילוס,    אף טרחו על איכות חייהם: "למה הוצרך הכתוב 
לא דין שלא קיימו את דבריו, אלא עוד הוסיפו לעשות עמהם טובות. יש מהם שהיו עניות, והולכות  
המיילדות ומגבות מים ומזון מבתיהם של עשירות, ובאות ונותנות לעניות, והן מחיות את בניהן,  

סיף ששפרה ופועה התפללו לשלום הוולד והיולדת,  הוא שכתוב: ותחיין את הילדים." המדרש מו
 והקדוש ברוך הוא נענה לתפילתן. 

סיפורן של המיילדות מסתיים בשכר שקיבלו על פועלן: "וַיְהִי כִּי יָרְאוּ הַמְיַלְּדֹת אֶת הָאֱ�הִים       
וַיַּעַשׂ לָהֶם בָּתִּים". פירושים שונים ניתנו לגבי מהות אותם בתים. בסופו של דבר נודע כי הבתים  

 דוד המלך ממרים היה.  –אהרן ומשה, בתי מלכות   -  הם בתי כהונה ולויה שיצאו מיוכבד

מטבע הדברים, כל מה שקשור ללידות, ליולדות ובוודאי לתינוקות קטנים מתוקים ורכים,        
זאת מעבר   ייחודית דווקא למגזר מסוים.  זו מציאות שאינה  גורם ללבנו להיפתח ביתר קלות. 
לעובדה שכל מי שנעזרה בשירותיו של הארגון ופגשה את המלאכיות שמגישות ארוחות בוקר  

בקפידה ובאסטטיות בלתי רגילה ליולדת שזה עתה ילדה את ילדה הראשון או    ערוכות ומוכנות
השביעי, בין אם זה באשדוד או בני ברק, ובין אם זה בבאר שבע או קרית שמונה , בוודאי הופכת  

 למעריצה ותומכת נלהבת של המיזם המבורך הזה. 

המתנדבות הרבות בכל הארץ, ולמעשה בכל העולם, שמושיטות יד ליולדות הן באוכל, הן       
בעצה טובה, הן בסיוע עם הילדים ואפילו בשירותי ניקיון, גיהוץ ושמרטפות ללא כל תמורה,  

 עושות זאת כחלק מהערבות ההדדית שמהווה את אחד ממאפייניו הייחודיים של העם היהודי. 

 (פנינים יקרים)   ויאמר בילדכם את העבריות (א טז)

הנה בתחילה הייתה הגזרה רק על הילדים העבריים כמבואר בפסוק: ''בילדכם את העבריות'',       
היאורה   הילוד  הבן  כל  לאמר  עמו  לכל  פרעה  ''ויצו  הגזירה:  את  פרעה  שינה  בהמשך  ואילו 
תשליכוהו'', וזאת למה? ואפשר לומר על פי שיטת רבינו תם הסובר שאין ''דינא דמלכותא דינא''  

אלא את    חל  ''ותחיין  מדוע  המיילדות:  את  פרעה  וזהו ששאל  המדינה.  בני  לכל  הדין  נוהג  כן 
''כי לא כנשים המצריות העבריות''   והשיבו המיילדות:  ''דינא דמלכותא דינא''  והרי  הילדים?'' 
וכוונתן הייתה לומר שהגזירה לא נאמרה לכל בני המדינה, ובכגון זה לא אומרים ''דינא דמלכותא  

על כן: ''ויצו פרעה לכל עמו'', אפילו למצריים. או אז תחול הגזירה על כל בני המדינה  דינא''.  
 ויהי לה תוקף של ''דינא דמלכותא דינא''. 



 19 

לוקים ולא עשו כאשר דיבר אליהן מלך מצרים ותחיין את  - "ותיראן המיילדות את הא
 מאמר אפרים) (הילדים" (א, יז) 

בנות ישראל שבזכותן עם ישראל נגאלו ממצרים, היו מוכנות לסבול תשעה חודשים של סבל       
הריון, ואע"פ שידעו שיהרגו את ילדיהן, והסיבה משום שעצם הוצאת ילד לאוויר העולם זה דבר  
נותנים כל סיכוי לעובר   והרבנים שגם כאשר הרופאים לא  גדול. וכידוע גם מגדולי הפוסקים 

 שעות, אסור בהחלט! לגרום להפלת העובר קודם הלידה.  לחיות רק 

מעשה באחד הרבנים שבאה אליו אישה מעוברת וביקשה היתר לעשות הפלה, לאשה זו היה        
בן בתוך העגלה שעמדה ליד הרב, שאל אותה הרב מה הסיבה שהיא רוצה לעשות הפלה? ענתה  

 שקשה לה לטפל בעוד ילד! כי יש לה שני ילדים בבית ועוד התינוק הזה שנמצא בעגלה. 

הרב שהיה פיקח, בלי אומר ודברים הוציא סכין שחיטה, ולקח את התינוק שהיה מונח בעגלה       
והכין אותו לשחיטה. האישה נבהלה מאוד וצעקה, "מה כבוד הרב עושה?" ענה הרב בקרירות  
"הלא אמרת שקשה לך לטפל בהרבה ילדים א"כ אנחנו נשחט את זה, במקום לעשות הפלה".  

ד הרב אבל זה רצח!" ענה לה הרב: "ומה ההבדל בין הרצח הזה בסכין לבין  צעקה האישה: "כבו
ההפלה, הלא גם העובר שבבטנך הוא כמו הילד בעגלה, למה עליו את לא מרחמת?!" האישה  

 הבינה יפה את הרמז, הודתה לרב וחזרה הביתה. 

הבן        "זה  ושאל  אותה  עצר  הרב  ליד הרב,  לעבור  לה שוב  ונזדמן  בן  נולד  לתקופת השנה 
החדש? כמה ילד נחמד, נו,,, לא היה חבל להרוג אותו?" האישה השפילה מבטה כאות להסכמה  

 לדברי הרב. 

 לוקים ויעש להם בתים" (א, כא)-"ויהי כי יראו המיילדות את הא

ומרים יראו את הא      גדולים בישראל.  -לפי שיוכבד  זכו לבנים טובים והקימו בתים  לוקים, 
 מיוכבד יצאו משה רבינו ואהרן הכהן, וממרים יצא בצלאל אשר הקים את המשכן (מדרש). 

 אימהות טובות מעמידות בנים טובים...      

 .  )כב ,א(כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו וכל הבת תחיון 

הרה"ק ר' בערל מראדושיץ זצ"ל סיפר, כי בצעירותו אחר נישואיו החל להתעסק במסחר,       
והלך מכפר לכפר עם מרכולתו, ומזה התפרנס. פעם בהליכתו למסחור התיישב בדעתו, האם זוהי  
תכלית ביאתו לעולם, לבלות את ימיו במשא ומתן, ולא לחשוב מאומה על עיקר מטרתו בעולם,  

ק 'כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו וכל הבת תחיון', הכוונה שכל זכר הילוד  ועלה ברעיונו הפסו 



 20 

יעסוק בתורה שנמשלה למים, ואם תאמר מה נאכל, לזה אמר הכתוב 'וכל הבת תחיון', שאשתו  
תעסוק במשא ומתן והיא תפרנס את בני ביתם, ואכן אשתו הצדקנית קבלה באהבה את עצתו  

 .''ותקם בעוד לילה ותתן טרף לביתה

(ר' שמשון רפאל  ב)-וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי וכו' ותהר האישה ותלד בן (ב א
 הירש זצ''ל) 

יש לעיין בפשר כל האריכות הזאת, בפרטי פרטים, של תולדות משה רבינו, והלא אין דרך       
לוקים'',  -הא     הכתב בכך? אלא רצתה התורה ללמד בזאת את כל באי עולם, כי אף משה ''איש 

וחינוכו   לידתו  ואחד שהורתו,  אחד  ולהודיעך שכל  לדרך הטבע,  מחוץ  ולא  בדרך הטבע  נולד 
 לוקים''. -הא  ראוי ומסוגל לזכך את גופו ונשמתו עד  שיגיע לדרגת ''איש   –בקדושה  

 "וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי" (ב א)

 מי זה היה האיש מבית לוי?        

עמרם בשיא הייאוש שלו, כשכל הילדים מושלכים ליאור, הוא שומע בקול ביתו שאומרת        
לו: "גזרתך גדולה משל פרעה, שאתה גזרת על כולם ואילו פרעה גזר על הזכרים בלבד"... והוא  

 שניתנה תורה על ידו לישראל...  –מחזיר את גרושתו יוכבד, ובא משה רבינו לעולם  

גם הוא    -מעניין לראות שבמגילת רות גם על אלימלך נאמר: "וילך איש מבית לחם יהודה"        
בניו מתחתנים עם נוכריות ומתים,    –בייאושו מהרעב בארץ עוזב את ארץ ישראל והולך למואב  

 מלך ישראל חי וקיים!   – ולבסוף יוצא ממנו דוד המלך 

 שניהם, גם עמרם וגם אלימלך עושים מעשה בעקבות ייאוש.       

 עושה מעשה אמיץ ונכון ומקבל את משה רבינו.   - עמרם      

ארץ החסד (הוא יכול לכלכל את כל   -עוזב את ארץ הקודש   - עושה מעשה טיפשי -אלימלך      
על אשר לא קידמו אתכם בלחם    - שנים מרכושו הפרטי) לטובת ארץ ה"אנטי חסד"    10- בנ"י ל

 ובמים.. ומקבל את דוד המלך. 

 מהו המסר מכאן?!       

יצא! לא חשוב מה תעשה! רק השאלה אם תהיה בתמונה או    -   תדע מה שצריך לצאת ממך       
האבא זכה בתושייה    - לא!... האם תזכה להתכבד במה שיצא ממך?... למשה אנו קוראים בן עמרם  

 של ייאוש בתואר אבא של משה רבינו, לעומתו אלימלך אפילו לא נזכר בהקשרו לדוד המלך... 



 21 

סיפור מליצי המראה את גודל ההשקעה הנצרכת בחינוך הילדים: אבא לשבעה ילדים עלה       
לשמים, ומכוח ילדיו הטובים היה בטוח שמקומו מובטח לו בגן עדן. משהתברר לו שזה לא כך  
כיוון שאצלם כתוב שהוא רווק.., החל לצרוח: "יש לי תעודת זהות..." לאחר בדיקה נוספת ניגש  

ילדים, אבל אם לא היית שותף בגידולם, כולם    7מלאכים ואמר לו: "אמנם יש ממך  אליו אחד ה 
 רשומים על האימא"...  

אנו        גם  נתכבד  השקעה  ע"י  רק  כי  הילדים  על  אחריות  לקחת  מאתנו  לאחד  כל  צריך 
 בהצלחתם... 

וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי. ותהר האשה ותלד בן ותרא אותו כי טוב הוא  "    
  .השרידים האחרונים -ב].– ותצפנהו שלשה ירחים" [ב, א

בת ארבעה חודשים הייתה יוכבד כאשר פלשו הנאצים להולנד, הם אספו את כל היהודים       
ההורים   הספיקו  הקטנה  יוכבד  את  להשמדה.  אותם  ושלחו  הגדול  ואחיה  הוריה  כולל  שמצאו 
להבריח לכפר דייגים נידח בצפון הולנד וכך ניצלה. שנות חייה הראשונות עברו עליה בחברתם  

ים רק בגיל שבע נודע לה לראשונה כי היא יהודייה וכי הוריה האמתיים נספו  של הגויים ההולנד 
עם סיום המלחמה הגיע קרוב משפחתה לבקר אותה, הוא סיפר לה כי שמה היהודי הוא     .בשואה 

יוכבד, וניסה לשכנע אותה לחיות אצלם כיהודייה אך ללא הועיל "אלו ההורים שלי" אמרה הילדה  
מקץ הפצרות רבות   . "אני לא מכירה הורים אחרים"והצביעה על זוג ההולנדים שאימצו אותה  

ובעידוד ההורים המאמצים שתמכו בכך שתכיר בתרבות המקורית, נאותה הילדה לבוא מפעם  
לפעם לביקורי שבת אצל הדודים היהודים. המפגשים האלו שנמשכו לאורך השנים עוררה אצלה  
את הנקודה היהודית. בהגיעה לגיל בת מצווה היא הודיעה להורים המאמצים כי רצונה להכיר  

היא עברה לגור באמסטרדם אצל קרובי משפחה יהודים.  טו עולם היהדות ולפיכך  יותר את  ב 
  .בהמשך היא הגיעה ללימודים בארץ ישראל והתחילה לחיות חיי תורה מלאים

תעלומה אחת שליוותה אותה לאורך השנים הייתה השאלה, מדוע בחרו הוריה להעניק לה        
את השם יוכבד. כל הבירורים לימדו שהשם הזה לא היה במשפחתה מעולם. את ההורים כמובן  
התערבה ההשגחה   אלמלי  לנצח  פתורה  נותרת בלתי  הייתה  התעלומה  היה לשאול.  אי אפשר 

לקראת סיום לימודיה החליטה יוכבד להכין עבודת     .האמת המפתיעההעליונה והביאה לחשיפת 
כיתומה שנולדה בעצם הימים האפלים   . "גמר בנושא "יהדות הולנד ערב מלחמת העולם השנייה 

הקהילה   ביקרה בארכיון  היא  כתיבת העבודה,  לצורך  עוררה בה התקופה סקרנות רבה.  ההם 
הכתב   שורות  את  סרקו  עיניה  ההם.  בימים  היהודית  בעיתונות  ועיינה  באמסטרדם  היהודית 

יאוש והחרדה  והמאורעות המבעיתים כמו קמו מחדש בעיני רוחה. היא נשאבה אל תוך אווירת הי 



 22 

שהקיפה את היהודים באותה תקופה וחשה את האימה הנוראה שאחזה בהם מפני העתיד הבלתי  
  .נודע

לפתע נעצרו עיניה בהפתעה, מתוך דפי העיתון הזדקרו לפתע שני שמות מוכרים מאוד היא       
שפשפה את עיניה בתדהמה משוכנעת שחלה כאן טעות, אך האותיות הזעירות לא שיקרו. על  
מכתב המערכת שהתפרסם באחד הגיליונות האחרונים של העיתון התנוססו השמות "איטה והנס  

וריה, התאריך שהופיע בשולי העיתון לימד אותה שהמכתב נשלח למערכת  שמות ה   –שיינברג" 
מתוך סקרנות עצומה התחילה יוכבד לקרוא את המכתב האחרון     .שבועות ספורים לפני שנולדה

שכתבו הוריה ובשרה הצטמרר. "בתקופה האחרונה נשמעים בקרב הקהילה היהודית קולות של  
ייאוש וחוסר תקווה" נכתב במכתב. "אנשים איבדו את הטעם בחייהם והיו אף מקרים שבהם  

רצינו להזכיר להם את דברי המדרש שבשעה שהטיל פרעה את הגזרה     .אנשים שלחו יד בנפשם 
עמד עמרם וגירש את אשתו שהרי מה הטעם להביא   , 'האיומה 'כל הבן הילוד היאורה תשליכהו

ילדים לעולם שבו יטביעו אותם מיד במימי היאור. אולם מרים שכנעה אותם שלא כך ראוי לנהוג  
'שלכם קשה משל פרעה, טענה מרים. פרעה גזר רק על הבנים אתם גוזרים על הבנים ועל הבנות'.  

הקודר ביותר לעם ישראל, צמח ועלה  מתוך הנישואים המחודשים הללו שנעשו בזמן החשוך ו 
מסיבה זו", כך סיימו ההורים במכתבם. "החלטנו    " .משה רבינו שגאל את ישראל מגלות מצרים 

עמרם' ואם תהיה בת נעניק לה את  'נקרא לו    – שאם התינוק שעתיד להיוולד לנו יהיה אי"ה בן  
בעקבות הוריו של משה רבינו המשיכו כל נשות העם היהודי במשימה, ואכן   "...' השם 'יוכבד

הללו  הצדיקות  הנשים  של  להמשיך     ,הנהגתן  שעלינו  הדורות  כל  במשך  אור  אבוקת  הייתה 
בתפקיד של המשכיות עם ישראל על אף כל הקשיים וההריגות, ואכן הרבה מאותם ילדי מסירות  

 ...נפש הקימו דורות מפוארים, והמשיכו את מורשתו של העם היהודי 

 (המגיד מדובנא)  ויקח את בת לוי (ב א)

 אומר רש''י ''זו יוכבד שהייתה בת מאה ושלושים שנה כשילדה את משה''.       

ולכאורה תמוה: מדוע אין פרשה זו מודגשת בתור נס מופלא, בעוד שהתורה מדגישה את הנס       
 שארע לשרה, שילדה בת תשעים? המגיד מדובנא ביאר זאת, כדרכו, במשל: 

שני אביונים נזדמנו בדרך ושוחחו על אודות עיר אחת, בה היו רגילים שניהם לאסוף נדבות.       
הראשון שבהם הרבה לדבר בשבחם של בני העיר, שהם בעלי צדקה וחסד, הנותנים צדקה בעין  
יפה וברוח נדיבה. לעומתו, השני, צווח כנגדו ואמר שבני העיר הינם אנשים קפוצי יד, אבירי לב,  

צלם לא הצליח להשיג מאומה להחיות את נפשו. לבסוף התברר כי הראשון ביקר בעיר בזמן  שא
''חג הפורים'' בעת שידם של כל ישראל פתוחה לתת ''מתנות לאביונים'', ואלו השני ביקר שם  

 באחד מימות החול הרגילים, ואמנם בעת כזו, כמעט ולא קיבל מהם מאומה. 



 23 

והנמשל: במצרים הייתה כל הילודה עניין ניסי ופלאי. נשות ישראל ילדו ששה בקרס אחת.       
וממילא בזמן שכזה, לא היה משום חידוש מיוחד בזה שיוכבד ילדה בגיל מאה ושלושים שנה. לא  
כן בזמנם של אברהם ושרה, שהיה העולם כמנהגו נוהג, ובזמן שכזה הייתה לידתו של יצחק,  

 ם שנה, משום חידוש מיוחד. ולכן דווקא זאת מדגישה התורה בהרחבה. בגיל תשעי

 פרשת שמות תשע"ו) - (פרפראות לפרשת השבוע  ותרד בת פרעה לרחוץ על היאור (ב ה).

אומרים בעלי המוסר שכשירדה בת פרעה ליאור בוודאי חשבה אחותו והתפללה שבת פרעה       
ואח"כ כשלקחה את התיבה בוודאי הייתה כבר   גדול מה יהיה,  לא תראה אותו והייתה במתח 
מיואשת לגמרי ובחרדה גדולה, ובסוף היא עצמה הצילה אותו ומזה הייתה הישועה, רואים מזה  

 .יכן תבוא הישועהשאי אפשר לדעת מה

 ) מתוק מדבש(  )'ב', ה(ותרד בת בת פרעה... ותשלח את אמתה ותקחה 

בתיה בת פרעה זכתה להיות אחת מעשרת הצדיקים שנכנסו בחייהם לגן עדן. מדוע דווקא       
בספר 'המאור שבתורה' הובא חידוש נפלא בשם הרמ"ע מפאנו זיע"א שמביא   ? היא זכתה לכך 

חוה היא     :כי בתיה בת פרעה היא גלגול נשמתה של חוה. והוא מביא כמה הקבלות יפות ביניהן 
,  'ההבת של    –לכן בת פרעה נקראת 'בתיה'     .יצירת כפיו של הקב"ה והיא לא נולדה מאב ואם

מגדלת כבן את משה שכולל את כל   חוה כללה ברחמה את כל הנשמות בעולם וכמו כן בתיה 
חוה יצאה מקדושה לטומאה בכך שהתפתתה ע"י הנחש הוא היצר הרע ואכלה     .נשמות ישראל

מעץ הדעת. ואילו בתיה יוצאת מהטומאה לקדושה, מביתו של פרעה שהוא הנחש ומצילה את  
ותיקח  'חוה מושיטה את ידה לקחת מפרי עץ הדעת שנאמר   .מושיעם של ישראל במסירות נפש

ותאכל' ואילו בתיה מושיטה את ידה למשות ולהציל את משה  חוה מחטיאה את אדם     .מפריו 
הראשון לאכול מאכל אסור, ואילו בתיה מתאמצת להשיג מינקת עבריה שתאכיל את משה ובכך  

  .מונעת ממנו אכילת חלב גויה 

לאור האמור מסכם הרמ"ע מפאנו זיע"א: חוה חטאה וגרמה לעצמה ולאדם הראשון להיות       
מגורשים בחייהם מגן עדן, ולכן כאשר בתיה זוכה לתקן את חוה במסירות נפש היא חוזרת לגן  

 ולמדנו מכאן עד כמה משתלם לעבוד את הקב"ה במסירות ובנאמנות.    .עדן בחייה

 (המגיד מדובנא)  ותשלך את אמתה ותקחה (ב ה)

המגיד מדובנא הלך ברחובה של עיר וראה איש עיוור, עני, לבוש קרעים וילד קטן אוחז בידו       
ומנחהו בדרך. אדם רגיל היה חולף על פניהם באדישות ''ראינו כבר מחזות שכאלו, ואף מזעזעים  

הוא בלב רגיש היה מבליע אנחה על הצער שיש בעולם. ואם לב    ןניחויותר'', היה מפטיר. אם  
לו   הוא. אך המגיד    –מתפעל  הודאה עמוקה לבורא עולם ש''פוקח עיוורין''  ונותן  היה ומוסיף 



 24 

מדובנא לא הסתפק בכל אלו אלא עצר את השניים ונתן להם שלום: ''אחי, מאין אתם''? שאל.  
העיוור רטן, ולא ענה. הילד תלה במגיד עיניים נוגות ומיוסרות וסיפר שזה אביו, אמו נפטרה וקר  
להם במעונם הטחוב ועל כן הולכים הם להתחמם קמעא בבית התמחוי. ''עם מי אתה משוחח?  

''מיד, מיד רחימאי ענה המגיד, אך לפני כן אמור לי האם אכלתם  רטן העיוו  ר, המשך ללכת''! 
היום''? ''לא, השיב הילד, בבית התמחוי נאכל, ואחר כך אחזיר את אבא לביתנו''. לא היה טעם  

''בואי   תורה!  הוא מתלמוד  פטור  לומד? במצבו  הוא  האם  הילד  את  נענה המגיד  עמילשאול   ,
מדובנא ואמר להם, אתן לכם ארוחה''. והמגיד ביטל את כל תכוניותיו והביאם לביתו המחומם  
וטרח להשביעם בארוחה טובה. גם העיוור ''הפשיר'', נרגנותו נסדקה ואישר כי נעימה לו השהות  

, והילד  בבית זה. ''אקצה לכם חדר מוסק, אתן לכם שלוש ארוחות ביום, וכל זאת חינם אין כסף 
יוכל ללמוד בתלמוד תורה'', הציע המגיד. והאבא הסכים להצעה זו לתקופת ניסיון. והילד התחיל  
לפרוח! ברבות הימים נפטר האב, והילד המשיך ללמוד בישיבה. התברר שיש לו זיכרון מדהים,  

ות,  והוא לא שכח דבר אחד מתלמודו, ניחן בתפיסה מהירה כברק, שכלו חד כתער. אף מידותיו זכ
שקידתו באין הפוגה. לימים בנה בית ועלה על כס רבנות העיר ברודי, ושמו נערץ לדורות: הגאון  

 האדיר רבי שלמה קלוגר. 

אנחה        אפילו  זו  ותהא  אנחה,  היה מבליע  אם המגיד מדובנא  היה קורא  מה  לעצמינו  נתאר 
קורעת לב, אך היה ממשיך בדרכו ללכת לתכוניותיו אשר קבע לו מראש, והילד היה ממשיך  

 להנחות את אביו העיוור, מה היה עם ישראל מפסיד... 

בתיה, בת פרעה, הושיטה את ידי לתיבה. היא לא ידעה את מי היא מצילה. היא לא שיערה כי       
 במעשה זה, בתשומת לב הנדרשת ברגע זה, הי מצילה את מושיעם של ישראל. 

 (המהר''ם שפירא זצ''ל)   ותשלך את אמתה ותקחה (ב ה)

המהר''ם שפירא, ראש ישיבת חכמי לובלין, כינס פעם אחד כמה מראשי הקהילה לדיון דחוף       
בנוגע לעניין מסוים שעמד על הפרק שהיה בו משום פיקוח נפש. הוא דרש מהם לעשות דברים  
גדולים ורציניים למען המטרה הזו. ראשי הקהל ענו לו כי דרישותיו גבוהות מידי, הן למעלה  

מילא אין בכוחם לבצעם. נענה המהר''ם שפירא ואמר להם: חז''ל אמרו שבת פרעה  מכוחם, ומ 
שלחה את ידה אל התיבה הרחוקה. ויש לתמוה, מה ראתה בת פרעה לשלוח יד אל התיבה הלא  
רחוקה היא? וכי אם יראה אדם חפץ המונח על גג בניין, ויחפוץ בו, כלום יושיט את ידו? ומכאן  

אל לו לחשב חשבונות! האם אצליח לעשות או שמע לא?   – מעשה  שכאשר נדרש מאדם לעשות 
 עליו לעשות ומן השמים יסייעו לו. 

 



 25 

 השם משה 

  .  3נתנאל,   .  2משה,   . 1 ,שמות, כמו שכתוב במחזור בפיוט של שמחת תורה  10למשה היו       
אביגדור,   .   10ירד,  .   9טוביה,  .   8יקותיאל,  . 7 , חבר  .   6אבי זנוח,    . 5אבי סוכו,   . 4שמעיה, 

ועשתה חסד גדול    הצלתומשה", כדי להודיע את גודל הנס שבת פרעה בעצמה "ובכל זאת נקרא  
 .עם משה, לכן התורה מדגישה את השם משה לשבח את העושים חסד עם בני ישראל 

 ותרא את התיבה בתוך הסוף ותשלח את אמתה ותקחה (ב,ה) 

 משה בתיבה 

בתיה בת פרעה, כשהושיטה ידה לתיבה האם ידעה את מי היא מצילה? האם שיערה שזה       
 מושיעם של ישראל, אבי הנביאים, מנחיל התורה, שעל ידו תיזכר גם היא לטובה לנצח נצחים?! 

ולמעשה, כל ילד יהודי הוא כמשה בתיבה, אין לנו מושג איזה עתיד מזהיר נכון לו, יתכן       
שיהיה לגדול הדור אם אך תינתן לו ההזדמנות, אם ייפתח לו פתח. האם נסתפק באנחה ומשיכת  
יזקפו   עולם,  לדורות  הפירות,  וכל  מדובנא.  כמגיד  יד,  נפתח  כבתיה.  יד,  נושיט  או  כתפיים 

נפיק את  לזכותנו? ובראשונה  יכולתנו, בחינוך התורני. ובראש  ! נתמוך, במעשה ובממון, ככל 
 יודע, אולי הם שיאירו לדור הבא!   המרב מבנינו ומבנותינו. מי

 (הגאון רבי חיים שמואלביץ)   ותאמרנה איש מצרי הצילנו (ב יט)

אדם אחד שנשכו הערוד והיה רץ ליתן את רגליו במים, שזאת היא רפואתו של מי שננשך על       
להקדים ולרחוץ במים. וכשבא לתת את רגליו בנהר, ראה תינוק אחד שהיה שוקע    – ידי ערוד  

''אילולא אתה   כבר הייתי מת''! אמר לו    –במים, ושלח אליו את ידו והצילו. אמר לו התינוק: 
 'לא אני הוא זה שהצילך! הערוד שנשכני וברחתי הימנו הוא שהצילך''... האיש : '

כך אמרו בנות יתרו למשה: ''יישר כוחך שהצלת אותנו מיד הרועים''. אמר להם משה: ''אותו       
 איש מצרי שהרגתי הוא שהציל אתכן''. לכן אמרו לאביהן: ''איש מצרי הצילנו''... 

ומכאן נלמד עד היכן מגיע חיוב ''הכרת הטוב'', שהנהנה והמקבל טובה מהזולת אפילו כשהלה       
לא התכוון להיטיב לו, ואדרבה יתכן ואפילו חשב להרע לו, אבל מכיוון שבעקיפין נהנה ממנו  

 חייבים להכיר לו טובה על זה.   –ונגרמה לו על ידו טובה  

 

 



 26 

 (תנועת המוסר, חלק ב')  יש בו שמץ של גזלה!  –הכפוי טובה  

לווייתו  -מעשה, ונסעו יחד שני הגדולים, הגאון רבי שמחה זיסל זיו זצ''ל, ה''סבא מקלם'', ובן      
כיצד   שמעו  לפונדק,  סמוך  בהגיעם  לומדה.  ישיבת  מייסד  זצ''ל,  שולביץ  אליעזר  רבי  הגאון 
לפניהם   הגישה  מלא,  שולחן  האישה  ערכה  מגיעים!  הרבנים  הנה,  ואמרת:  מכרזת  הפונדקית 

מפטפטת פטפוטי דברים, אודות    –ברוח נדיבה וביד רחבה. החלה מספרת, או ליתר דיוק  מטעמים  
ותפוחי הבצלים  על  והתרנגולים,  רבי  -הפרות  עיין  הבטלים,  סיפוריה  במשך  וכדומה.  אדמה, 

אליעזר בספר, ולא שם אוזן קשבת כלל. ה''סבא'', מאידך, התעניין והקשיב מה שבפיה. כאשר  
זכות    –הסעודה, אך הפונדקית סירבה לקבל  -הפונדק, הציעו לה לשלם שכר  היו מוכנים לעזוב את

 יתירה היא לה, לארח אורחים דגולים כאלה! 

על אם הדרך, פונה ה''סבא'' אל בן לווייתו, ושואלו: הכי אין חושש כבודו משום גזלה? אכל        
ושתה כדי שביעה, ולא פרע מאומה! לא ירד רבי אליעזר, לעומקן של דברים: הרי הצענו לפני  
גזל מדובר? אמנם כן, לגבי דידי קיבלה   ניאותה לקבל! באיזה  הפונדקית שכר מלא, והיא לא 

את שכרה, והתכבדה במה שהקשבתי לשיחותיה. לא כן כבודו, שלא שם לב לדבריה,    האישה 
נמצא נהנה מסעודתה ללא תשלום! כל אימת שהיה רבי אליעזר מספר את המאורה, היה מתפעל  
מהנהגת ה''סבא'', בהוסיפו, שבלי ספק הרהר אז ה''סבא'' בדברי תורה. אלא, שעם כל זה, לולא  

היה רואה את עצמו חייב מצד ההלכה,    –פי שמחלה להם שכר סעודתם  שהקשיב לדבריה, אף על  
 לשלם לפונדקית טובת הנאה, בשכר הסעודה שהעניקה להם בעין יפה...!  

 (אישים ושיטות)   לקח בכיבוד אב

נכנס אדם לביתו של הגאון רבי חיים מבריסק זצ''ל, ושאלה בפיו: הוא שומע שאביו חולה,       
ומרגיש חובה בעצמו לנסוע לבקרו, כדי לקיים מצות כיבוד אב. אך דא עקא! מכיוון שההלכה  

משל האב ולא משל הבן, לכן הוא שואל, אולי פטור הוא מלנסוע,   –קובעת שהוצאות כיבוד אב  
ונס  יקרים  מאחר  לו בדמים  תעלה  כזו  אתה    –יעה  פטור  אכן  חיים.  רבי  לו  צודק! השיב  הנך 

 מלנסוע! ''לך רגלי''. 

 (ילקוט לקח טוב/חיים של תורה ב)  רבות מחשבות בלב איש, ועצת ה' היא תקום 

מה         ולהאמין שכל  לבטוח  את האדם  מחייבת  מתוך מצות האמונה,  הנגזרת  מצות הביטחון 
שנעשה עמו הוא בוודאי לטובה. יש מקרים שבהם צרה פוקדת את האדם, אולם נראה בעליל  
שמצרה זו תצמח טובה. לעומת זאת רבים הם המקרים שבהם נדמה לכאורה ששום תועלת לא  

חובתנו להאמין שהדבר נעשה לטובת האדם: או שהצרה עצמה באה  תצמח מהצר, ואף על פי כן 
לכפר או להוסיף זכויות לאדם, או שזוהי צרה שממנה תצמח תועלת אף אם אין הדבר נראה. יתכן  



 27 

שתועלת תתגלה ברבות הזמן, ויתכן שלעולם לא ייוודע מה הועילה הצרה. בכל מקרה על האדם  
להאמין שכל דעביד רחמנא לטב עביד. בכל מקרה על האדם לקוות לישועת ה' שתוציא אותו  

 מהצרה, גם כאשר נדמה שאין דרך להיחלץ ממנה.

עושה        יחלץ מהצרה גם כאשר נדמה שאין דרך לצאת ממנה, צריך גם  את האפשרות שה' 
הצרה לקחת בחשבון. על כגון דא נאמר: ''רבות מחשבות בלב איש, ועצת ה' היא תקום'' דבר זה  

נתחכמה לו פן ירבה''    אנו רואים בפרשת שמות בהתנהגות ה' עם פרעה ומצרים שאמרו ''הבה 
וגו', והקב''ה הכריז כן ירבה. הם עינו את ישראל כדי להעמיטם, וה' בטובו עשה ש''כאשר יענו  

 אותו כן ירבה וכן יפרוץ''.  

וזה לשון המדרש: ארבע גזירות גזר פרעה אליהם. בתחילה גזר וציווה לנוגשים שיהיו דוחקין         
בהם כדי שיהיו עושים הסכום שלהם, ולא יהיו ישנים בבתיהם. והוא חשב למעטן מפריה ורביה,  

:  לוקים-אמר: מתוך שאינם ישנים בבתיהן אינם מולידים וכו'. והיו ישנים על הארץ. אמר להם הא
אני אמרתי לאברהם אביהם שאני מרבה בניו ככוכבים דכתיב: ''כי ברך אברכך והרבה ארבה''  
וגו', ואתם מתחכמים להן שלא ירבו? נראה איזה דבר עומד, שלי או שלכם. מיד ''וכאשר יענו  
אותו כן ירבה'' וגו'. אכן נתרבו ישראל בצורה לא טבעית וילדו ''ששה בכרס אחת'', ותוך מאתיים  

שר שנים נתרבו משבעים נפש למיליונים רבים, שהרי רק חמישית מהם יצאו ממצרים, והם  וע
 היו ששים ריבוא גברים מגיל עשרים ועד ששים. 

היילוד היאורה        ''כל הבן  וגזר  כמו כן, כשרצה פרעה להתחכם ולהרוג מושיען של ישראל 
תשליכוהו'', ראינו איך ''עצת ה' היא תקום''. פרעה שמע מאצטגנינותו שמושיעם של ישראל עתיד  
ללקות במים, ולכן גזר להשליך ליאור גם את ילדי המצרים. בכך ''הבטיח'' לעצמו את הצלחת  

, למנוע את ישועת ישראל. עיון בדברי חז''ל במדרש מלמד שמזימה מרושעת זו, תוכננה  המשימה
 היטב ובוצעה בדייקנות רבה. 

סופו של דבר היה שלא זו בלבד שמשה לא הושלך ליאור, אלא הצלתו באה מבית המלך. בת       
אנו   רואים  כאן  הנה  ביתו.  בתוך  גידלו  ובעצמו  בכבודו  והוא  היאור,  מן  שהצלתו  היא  פרעה 
שלעולם אין להתייאש. נתאר לעצמנו את חרדת מרים אחות משה שניצבה מרחוק לדעת מה יעשה  

שבת המלך יורדת ליאור ומגלה את התינוק בתיבה. כל בר דעת היה אומר שהנה  לו, כאשר ראתה  
בא קיצו. אך לא כך חשב שוכן מרומים. בת המלך מצילתו ומביאה אותו אל בית המלך וקוראת  
את שמו על שם משייתו מן המים. יש לשער שפרעה היה מרוצה מהמבצע להשמדת מושיעם של  

 חק והביא את המושיע אל בית המלך. ישראל, ובה בשעה יושב במרומים ש

גידולו בבית המלך היה ברכה בפני עצמה, כפי שאומר ראב''ע ומחשבות ה' עמקו, ומי יוכל       
לעמוד בסופו, ולו לבד נתכנו עלילות. אולי סיבב ה' זה שיגדל משה בבית המלכות להיות נפשו  



 28 

על מדרגה העליונה בדרך הלימוד והרגילות, ולא תהיה שפלה ורגילה להיות בבית עבדים. הלא  
תראה שהרג מצרי בעבור שהוא עשה חמס וכו'. עוד דבר אחר, אילו היה גדל בין אחיו ויכרוהו  

 מנעוריו, לא היו יראים ממנו, כי יחשבוהו כאחד מהם. 

נמצא, שלא זו בלבד שמשה לא הושלך ליאור, אלא הצלתו באה מכח הגזירה של ''היאורה       
תשליכוהו''. אותו אמצעי היה אמור למנוע את חיי מושיעם של ישראל, הביא לתוצאה ההפוכה!  
שכן בגלל הגזירה החביאה יוכבד את משה בתיבה, ועל ידי זה מצאה אותו בת פרעה ולקחה אותו  

ך להחיותו וללמדו גינוני מלכות. מרן הגר''י קניבסקי זצ''ל אומר בספרו ''ברכת פרץ''  אל בית המל
שמכאן אנו לומדים שכל מעשה אנוש ותחבולותיו, לא יועילו להטות אפילו זיז כלשהו ממה שנגזר  
בשמים. רק תשובה, תפילה וצדקה יכולים להעביר רוע גזירה, ולא שום פעולה אחרת. יתרה מזו,  

ולות שאדם עושה למען הגשמת רצונו ותכניותיו, יכולות להשתנות בגזירת הבורא ולהיות  אותן פע 
 סיבה לתוצאה הפוכה לגמרי. 

סוף דבר: ראינו כיצד יש להתבונן על המאורעות הפוקדים את הכלל ואת הפרט. דווקא פרשת       
שמות העוסקת בפרק עגום וקשה בדברי ימי עמנו, מביאה עמה את בשורת האמונה. בעזרתה  
זוכים אנו לראייה זכה וברורה, ודבר זה מעניק לאדם חיזוק ועידוד ויכולת עמידה במצבים קשים.  

ר תמיד שהכל מאתו יתברך, גם אם הסיבות הקרובות אלינו מבלבלות אותנו. הקב''ה הוא  יש לזכו 
ל מסתתר, וכדי להעמידנו בניסיון הוא מסתיר את פעולותיו. תפקידנו הוא להסיר את המסווה  -א
 לגלות על ידי התבוננות את יד ה' המנחה אותנו בכל עת.  –

 (עוד יוסף חי)  (ב כג) ''ויזעקו ותעל שועתם''

הפה הוא כלי הנשק של עם ישראל: הקל קול יעקב, והידים ידי עשיו''. עשו חי על חרבו, ועם       
כחו בפיו. תפלתו נשמעת במרום, והוא נושע בזכות למוד התורה. אבל כל חיל יודע,    – ישראל  

שלא די בכך שהוא יוצא למלחמה מציד ברובה ובתחמושת, יודע לירות ומכון למטרה, יש צורך  
בתפלתו    בתנאי לפעול  הרוצה  אדם  כן  כמו  חלודה!  בו  תעלה  ולא  נקי,  יהיה  שהרובה  נוסף: 

ולהיענות בבקשתו, חייב לדאוג שפיו יהיה נקי מדבורים אסורים, מלשון הרע ומליצנות, משקר  
ומרכילות. בני ישראל שמרו על לשונם במצרים, וחז''ל אומרו ''שלא שינו את לשונם'', לפיכך  

 ה, והם נושעו מגלותם. עלתה זעקתם השמימ 

 (ר' איצ'לה מוולוז'ין)  "וימת מלך מצרים וייאנחו בני ישראל..." (ב,כג)

ולפני מותו הרגישו שטוב להם תחת שבט הנוגש ולא נאנחו? אלא בחייו של המלך חשבו שרק       
הוא אכזר והיה להם זיק של תקווה, שכשימות ויבוא אחר תחתיו, ירווח להם ולכן קיוו לשינוי.  



 29 

הייתה תקוות   אבל אחרי "וימת מלך מצרים" שהמצב לא השתנה כלל לטובה, ראו שתקוותם 
 שווא, שכל מלכי מצרים שווים ורק השם יתברך יכול להושיעם, "וייאנחו ויזעקו". 

 (הרב יוסף זילברפרב)  לטבא עביד – כל מה דעביד רחמנא 

אברהם, יצחק ויעקב, ובספר "שמות" הננו   –בספר "בראשית" למדנו על מה שאירע לאבות       
 לומדים על המאורעות שאירעו לבנים עצמם. 

ויסודותיה,        הגאולה  משתקפת  בה  הגאולה,  ספר  של  הראשונה  הפרשה  היא  שמות  פרשת 
 יסודות שיש להם חשיבות בתולדות עמנו בקשר לגאולה העתידה, השלימה והסופית. 

בהגיעם של בני יעקב למצרים נסגר המעגל. למפרע נודע כי כל מכירתו של יוסף לא הייתה       
אלא חוליה אחת בשרשרת מאורעות מופלאים אשר כוונה על ידי ההשגחה העליונה ושתכליתה  
זרעך   יהיה  גר  נבואי שחזה אברהם בברית בין הבתרים: "ידוע תדע כי  הייתה קיומו של חזון 

עבדום ועינו אותם ארבע מאות שנה וגם את הגוי אשר יעבודו דן אנכי ואחרי כן  בארץ לא להם ו
 טז'). -יצאו ברכוש גדול". (בראשית פרק טו' פסוקים יג' 

תחילתה של שרשרת המאורעות עם יציאתו של יוסף במצות אביו למצא את אחיו הרועים        
בשכם, וסופה מאתיים שבעים ושתיים שנה לאחר מכן, כאשר בני בניו של יעקב חוצים את הירדן  

 ונכנסים לארץ ישראל, לא הרחק מהמקום שבו ראה יעקב את יוסף לאחרונה, לפני שנאבד. 

פסיפס מרהיב של פאזל גאוני מתגלה לפנינו כאשר אנו מעמיקים במקראות ובמדרשי חז"ל,       
עד שמאליה מתפרצת הקריאה: "קורא הדורות מראש". ננסה לצעוד לאור מדרשי חכמינו ז"ל  

 על מנת לגלות מעט מהנפלאות הצפונות במהלכי קיומה של נבואת ברית בין הבתרים. 

יעקב לרדת למצרים. סובבה ההשגחה        ועינו אותם" צריך  "ועבדום  הגזירה  כדי שתתקיים 
שיעקב לא ירד בכפיה, אלא יוסף יורד ובעקבותיו אביו. על הפסוק "ויוסף הורד מצרימה" דרשו  
רבותינו: "משל לפרה שהיו משכין אותה למקולין ולא הייתה נמשכת. מה עשו? משכו בנה לפניה  

לכת על כורחה, שלא בטובתה. כך היה יעקב ראוי לירד למצרים בשלשלות של ברזל.  והייתה מה
אמר הקב"ה: בני בכורי הוא ואני מוריד אותו בביזיון? הריני מושך בנו לפניו והוא ירד אחריו  

 בעל כורחו, שלא בטובתו". 

נרתמת        האנושות  כל  למצרים.  כל תושבי האזור  את  סובל מרעב, רעב המביא  העולם  כל 
להורדתו בכבוד של יעקב ולקיים את חזונו של אברהם "גר יהיה זרעך בארץ לא להם ועבדום  

 ועינו אותם". 



 30 

שנאת האחים ליוסף אינה טבעית. גם אם יוצאים מתוך הנחה כי השבטים פסקו את דינם מתוך       
השקפה הלכתית, אין אנו מבינים מדוע לא מנע הקב"ה מכשול מהשבטים?, וכיצד לא עלה על  

 דעתו של יעקב כי אל לו לשלוח את יוסף למקום סכנה כדי לחפש את אחיו? 

יוסף נשלח לבור וכמו במקרה עוברת במקום אורחת ישמעאלים הקונה את יוסף, מוכרת אותו       
לבית הסהר,   מגיע  הוא  פוטיפר  מביתו של  סריס פרעה.  פוטיפר  לביתו של  הלאה, עד שמגיע 
ומשם, לאחר שפתר את חלומותיהם של שר המשקים ושר האופים, הוא נקרא אל כסאו של פרעה  

ומות הפרות והשיבולים. אילו לא הייתה אשת פוטיפר יוזמת עלילות על יוסף,  כדי לפתור את חל 
לא היה פותר את חלומותיהם של שני השרים וממילא לא היה נקרא לארמונו של פרעה. לאחר  
שהוכשרה הקרקע ועלה לשמש כאיש השני בממלכה המצרית, ואף יהודה נשלח להכין את משכנם  

 רים. של הבאים, הגיע יעקב אבינו למצ

אחרון השבטים מת ויחד עם מותו החלה להתערער קמעא מסורת ישראל סבא. בני ישראל       
פורצים את "חומות" הגטו שבנה אביהם סביב גושן והם מתחילים להתקרב לתרבות המצרית. או  
אז מתגלה אהרן הכהן עוד לפני שנגלה הקב"ה למשה בסנה, (ומשה עדיין לא ניבא את נבואתו  

 שלח בדבר ה' כדי להוכיח אותם לחזור בתשובה, ולשוב לכור מחצבתם. הראשונה,) אשר נ

אהרן ניבא מפני שהיה מבני שבט לוי, השבט אשר לא חטא במצרים ושמר על טהרתו ונשאר       
 בארץ גושן והמשיכו בלימוד התורה כמימיים ימימה. 

שונים היו שבט לוי שעה שהעם חטא בחטא העגל. שונים היו בעובדת היותם נימולים במדבר,       
שעה שכל העם לא היו נימולים, ושונים היו גם במצרים שעה שכולם היו משועבדים לסבלות  

 פרעה, היה שבט זה פטור לנפשו ורשאי לשבת ולעסוק בתורה כדרכו מאז. 

ואכן, החיבור של חומש "בראשית" עם ראשיתו של חומש "שמות" הוא סיפור של השגחה       
פרטית, סיפור המלמד אותנו אמונה ובטחון, הכרה באי היותו של אדם נוקף אצבע מלמטה ללא  

 הכרזה מלמעלה. 

 (גד שכטמן)  התהלים וּמִצְרַיִם

“הרב יודע איזה חידוש חידשתי היום?”, ניגש משה, הידוע כעם הארץ מופלג, לאחד מתלמידי       
 החכמים בשכונה כשעיניו נוצצות. הוא לא המתין לתשובה והחל לומר את הרעיון. 

הרב שמע את דבריו בסבלנות ולאחר מכן הוכיחו בעדינות: “חידוש זה שאמרת, מקורו בספר       
של אחד מגאוני הדורות. זה לא נכון ולא ראוי להעתיק חידוש שראית בספר ולהציגו כחידוש  



 31 

שלך”. משה שמע והודה: “נכון, הרב צודק”. אך מיד לאחר מכן המשיך לסנגר על עצמו: “האם  
 טוב אני מדוד מלך ישראל שהעתיק חצי מספר התהלים שלו מתוך סידור התפילה?!”...  

*** 

עם ישראל,    –חלק נכבד מהמעבר של בני יעקב ממצב של משפחה למצב של אומה גדולה       
אך הכרחי    -מתרחש במצרים. ראשית התהליך הוא בפרשתנו הפותחת את החלק הפחות נעים  

 גלות מצרים.  -לזיכוך בני ישראל 

התורה פותחת בפסוק: “ואלה שמות בני ישראל הבאים מצרימה את יעקב איש וביתו באו”.       
המדרש תמה על לשון הפסוק שסופו סותר את תחילתו, מתחילה כתב “הבאים” לשון הווה, ואז  

שנה מאז בואו של יעקב למצרים עד פטירתו, ועוד    17מסיים “באו” לשון עבר. ובאמת, עברו  
 שהחל השעבוד בפועל, אם כן, מדוע נקטה התורה בלשון “הבאים מצרימה”. שנים רבות עד 

החיד”א מביא רמז בתחילת הפסוק, סופי התיבות של המילים: ואלה שמות בני ישראל הבאים,       
 יוצרים את המילה תהלי”ם. הרמז הוא נהדר, אבל צריכים להבין מה רוצה התורה לרמז לנו בו. 

רבי יששכר דב רוקח, האדמו”ר מבעלזא, שליט”א, מסביר כאן רעיון חשוב לכל יהודי באשר        
רוח מגוונים מאוד, החל משמחה ואושר עד   חיינו השונות אנו נמצאים במצבי  הוא: בתקופות 
חלילה צער וכאב. ביניהם כמובן נמצאים עוד מצבים רבים מאוד. מעניינת העובדה, שכל יהודי,  

בעת שיקרא בספר התהלים ירגיש כאילו נכתבו    - יהיו מצב רוחו והרגשתו אשר יהיו   -בכל זמן 
הדברים בדיוק עבור מצבו הנוכחי. איך ייתכן שמזמורים אשר נכתבו על ידי דוד מלך ישראל  
לפני אלפי שנים יקלעו בכל עת ובכל זמן לכל מצב רוח נתון כאילו הרגע ניתנו עבורו משמים?  

כך: דוד המלך עבר רבות בימי חייו, אך תמיד הקו שהנחה והוביל אותו היה   ביאור הדברים הוא
ביטחון ואמונה בה’. עיקרון זה מופיע לכל אורך פסוקי ספר התהלים כחוט השני, אין מצב בו  
דוד המלך לא שם מבטחו על ה’ יתברך שהוא זה שיתמוך בו ויהווה לו משענת. בטחונו המופלג  

של אמו, הוא אינו דואג לאוכל ולא לשתייה, לא למצב הביטחון ולא  היה כתינוק שנמצא בחיקה  
למשכנתא שחזרה. רק אימא המסורה היא זו שתדאג לו. הוא? פנוי לשחק ולהשתובב באושר עד  
שתגיע הבעיה הראשונה, באותה השנייה הוא פורץ בבכי או בזעקה והוא בטוח שאימא תבוא  

 לחלץ אותו מצרתו. 

איך מתקשרים פסוקי התהלים לגלות מצרים? כאן באה התורה לרמוז לנו שאמנם בני ישראל       
שהגיעו אתו למצרים (את יעקב איש וביתו באו) הגיעו לשם לפני שנים רבות.    - יעקב אבינו    -

אך תמיד כל אדם מ”בני ישראל” נחשב כאילו כעת הגיע “מצרימה”, אופפות אותו צרות ובעיות  
תור, הוא נתון במייצרים שמגבילים אותו ומונעים ממנו לפרוח ולפעול. למה סיפרה לנו  שעליו לפ 



 32 

התורה נקודה זאת? כדי שנבין שעצה היחידה לצאת ממצבים כעין אלו, היא אחת: כמו שדוד  
המלך השליך יהבו על ריבונו של עולם כי ידע שרק הוא מסוגל להוציאו מן המייצר, כך גם אנו  

מהם צריכים אנו לצאת, ואין לנו על מי לסמוך   –גשמיים ורוחניים    –נזכור תמיד שיש מיצרים 
 ינו שבשמים. אלא על אב

*** 

אולי זו הסיבה שאנשי כנסת הגדולה, מסדרי התפילה, שילבו בסידור התפילה פרקים שלמים       
ופסוקים רבים מספר התהלים. חוץ ממה שפסוקים אלו פועלים בשמים דברים גדולים, יש כאן  
שעולה   מה  כל  ממנו  לבקש  ביכולתך  האוהב,  אביך  עם  מדבר  אתה  המתפלל:  לאדם  מסר  גם 

ע את המחסומים (המיצרים) שמעמידים המקטרגים בפני תפילותיך, אתה  בדעתך. על מנת לבקו
 זקוק לחיבור חזק ואיתן של אמונה ובטחון במי שאמר והיה העולם. 

בשעת         אותך  ללוות  אמורה  לאומרם,  התהלים  קריאת  שמעניקה  הזו  האקטואליה  תחושת 
 התפילה. התפילה הזו שאתה מתפלל כעת, נכתבה במיוחד עבורך! בל נחמיץ את החוויה. 

"ויגדל הילד ותביאהו לבת פרעה ויהי לה לבן, ותקרא שמו משה... ויהי בימים ההם  
 יא) -ויגדל משה ויצא אל אחיו וירא בסבלותם" (ב,י

באר במדרש תנחומא ישן (וארא יז),  מה שנכתב ויגדל שני פעמים, ויגדל הראשון פירושו       
 שגדל בקומה, ויגדל השני פירושו בגדולה. 

ובאלשיך הק' כתב שכוונת הדברים לומר, שכאשר איש מישראל עולה לגדולה בזמן שכל       
ישראל בצרה אין ראוי לו לומר שלום עלי נפשי, אלא צריך הוא להיות עמם בצרה, ולהרגיש  
כאבם ומצבם. ולמדנו זאת ממה שנאמר: "ויהי בימים ההם ויגדל משה" כלומר: ויהי, שהוא אוי  

ההם לעם ישראל, ואז ויגדל משה, שעלה לגדולה שנהיה בן בת המלך וגדול    וצרה היה בימים 
בבית המלכות ובכל זאת לא ראוי לו להיות פורש מצרתם. על כן "ויצא אל אחיו וירא בסבלותם"  

 רואה ומצטער בצרתם. עכת"ד. 

טבעי הוא לו לאדם להשתתף בצרת חברו ולהטות אוזן ולשמוע לקול שוועת העני הנדכה,       
כאשר גם הוא בעצמו באותה קלחת. ולמרות שהוא עסוק בצער של עצמו, הרי שעדיין מסוגל  
הוא לחוש גם בצער חברו כי הוא נמצא אתו באותו מצב. אבל יותר אטום לב הוא האדם מלהרגיש  

ר חי הוא במצב של גדולה, כבוד ושמחה. כי אז כל כלי נפשו  נתונים רק לצורך  בצער זולתו כאש
הנאת עצמו. אין הוא מסוגל להפנות פינה קטנה בתוך ליבו להרגיש בצער אחיו ורעיו,  הגדולה  
ממלאת את כל בתי נפשו והוא ממאן ומשתמט אפילו מלשמוע את אנחות חבריו, (עיין ערך "אין  



 33 

עניים בישראל"). סיפוקו ושביעות רצונו מעבירים אותו על דעתו והוא בורח ממקום שממנו עולה  
 צעקת הדל. 

אבל משה רבינו השיג דוגמה הפוכה,  כי אף בשעה שעלה לגדולה, הוא לא הסיח דעתו מצער       
אחיו ועמו. הגדולה והכבוד לא אטמו את אזניו מלקלוט את אנחות בני ישראל הנתונים לשעבוד  
מר ולרדיפות איומות. וכאשר מציעים בפניו כל מיני תפקידים ושררות, הוא בוחר להיות בין אחיו  

הודים לראות בשעבודם ולעזור אותם בעבודתם, להיות קרוב אליהם כדי להשתתף בצרתם,  הי
 להתפלל ולהוריד דמעות ביחד עם דמעותיהם. 

כח), מובא: שאלו תלמידיו את רב אדא בר אהבה "במה הארכת  -בגמ' (תענית כ' ומגילה כז     
ימים?" אמר להם: "לא ששתי בתקלת חברי".  וכאן שואלים מה גדלות זו שלא שש בתקלת  

לוקי? אלא התירוץ שמדובר שחברו נתקל באיזה אסון ובאותה  -חברו, וכי שבח הוא לתנא הא
הוא עומד להינשא. ולמרות הכל, מוכן הוא להקטין שמחתו כדי שלא יהיה    שעה יש בביתו שמחה,

 חברו נפגע. ועל מידה נעלה זו של השתתפות בצער חברו הוא זוכה לאריכות ימים. 

בין זמנינו הממחיש לנו עד כמה        זו אנו מוצאים בסיפור הבא סיפור  דוגמא לאצילות נפש 
 גדלות וטוהר המידות יש גם בדורנו הקט. 

מעשה מאלף התרחש בשני מחותנים, שטרם חתונת ילדיהם החליטו לקנות עבורם דירה. אבי        
הכלה מצא דירה במחיר 'מציאה', ובאזור של שומרי תורה ומצוות, וביקש מבתו שתלך ותראה  
את הדירה. הבת שבה אל אביה ואמרה כי הדירה מאוד מצאה חן בעיניה, והיא מושלמת מכל  

פה, שבאותו הבניין, מתגוררת חברה טובה שלה, שהינה מעוכבת שידוך כבר  הבחינות, אך הוסי
זמן רב. זאת ועוד, שבבית אותה חברה נמצאת גם אחותה, המבוגרת ממנה, ואף היא טרם זכתה  

 למצוא את זיווגה, ואולי ייגרם להן צער מסוים כאשר יראו מדי יום את חברתם הנשואה... 

לפני התייעצות עם מרן הגר"ח קניבסקי שליט"א.        לרכישה  ניגש  אינו  החליט שהוא  האב 
התקשר אפוא לאחד ממקורבי הגר"ח, וביקש שיגיש את ההתלבטות לפני הרב. הלה השיבו שחבל  
יהיה לבזבז את זמנו היקר של הגר"ח בשאלה מיותרת זו, כי פשיטא שמותר לקנות את הדירה,  

כי החברות אינן יודעות שבתך מתחתנת?...'  אך אבי הכלה התעקש שבכל זאת  והוסיף לטעון 'ו
יציג את הדברים לפני הרב. ובכן, השאלה הוצגה בפני רבינו הגר"ח, ולמרבה הפלא, 'שר התורה'  
שמשיב על אתר על השאלות החמורות ביותר בעולמה של הלכה, התחבט רבות בשאלה זו, תוך  

זו שאלה קשה'. לבסוף הפטיר, שיפנו עם השאלה למרן הגראי"ל  כדי שמיללו שפתיו הקדושות '
 שטיינמן שליט"א. 



 34 

אבי הכלה מיהר להגיע למעונו של רבינו ה׳איילת השחר', והציג בפניו את השאלה. הגראי"ל       
פתח ואמר, כי לכאורה אין כאן שאלה, כי מן הסתם אתה מחפש זמן רב דירה, וסוף סוף מצאת,  
ולא סתם דירה, אלא 'מציאה גדולה', ואם כן איך אפשר לומר לך שלא לקנות !?... לאחר מכן  

הג ואמר  עצם  עיניו  את  פקח  לפתע  רגעים.  לכמה  בהרהורים  ושקע  הקדושות  עיניו  את  און 
בהתרגשות: 'אבל איך אפשר לדקור את עיניו של השני?!', וחזר שוב ושוב על הדברים, 'הכלה  

יום, ואיך אפשר לדקור לזולת את העיניים... השואל טען בפני הרב:  -תצא ותכנס, תצא ותכנס יום 
משפחה הזו הם אנשים טובי לב, מפרגנים ובעלי עין טובה בצורה יוצאת  'בתי מציינת שבני ה 

דופן'... 'נו', אמר הגראי"ל, 'יותר ממלאכי השרת?!  הרי אפילו על מלאכי השרת כתוב ששייכת  
 בהם קנאה?... לא כדאי לקנות את הדירה הזו'. 

לבסוף העלה אבי הכלה הצעה: 'ארכוש את הדירה, אך בתי לא תגור בה. אלא אשכיר אותה       
ברכתו   את  וצירף  להצעה,  הסכים  שטיינמן  הרב  מרן  אחר'.  במקום  אשכור  ולבתי  לאחרים, 

 למחותנים ובני הזוג. 

בליל חתונת הבת, האחות המבוגרת של חברתה התארסה!    -ומה אירע בסופו של הסיפור?       
לא חלפה תקופה ארוכה, והנה גם אותה חברה זכתה להתארס. ועתה, בס"ד הבת וחתנה נכנסו  

 להתגורר באותה דירה... 

 כל מילה מיותרת.... 

 לימוד גדול מהותרת המן! (ב,יג)   -"וַיֵּצֵא בַּיּוֹם הַשֵּׁנִי וְהִנֵּה שְׁנֵי אֲנָשִׁים עִבְרִים נִצִּים"..  

 ופירש רש"י: 'דתן ואבירם הם שהותירו את המן'.      

שאלה עצומה נשאלת כאן. רש"י כאילו רצה להסביר לנו מי הם דתן ואבירם שהתקוטטו, אז       
הוא הצביע ואמר 'הם שהותירו את המן', וכי זו העוולה הגדולה ביותר שלהם, והרי בכל עוולה  

 ציבורית הם היו מעורבים, במן, במחלוקת קרח, שני עברים נצים, הבאשתם את ריחנו, 

 מדוע רש"י מצביע רק על הותרת המן?       

והתירוץ הוא: בכל מה שהתרחש עם דתן ואבירם, היה אפשר להיתמם, ולהביט בעין טובה,       
שהמניע למעשיהם הרעים, הוא דאגה לכלל ישראל. למשל כאשר הלשינו    - לסנגר עליהם ולהבין  

על משה שהרג את המצרי, אולי הם חששו מנקמה על רצח המצרי, וכן על זה הדרך, אבל בשעה  
'לא תותירו ממנו עד בקר', והם הותירו, מה דאגה לעם ישראל יש כאן? אלא  שאמר להם משה  

מה? סתם עסק פרטי של קריאת תגר על משה  להפר את דבריו. מכאן נתגלה למפרע על הכל,   



 35 

שרשעים היו מימיהם כלשון חז"ל, ואין דאגת ישראל מעניינת אותם כלל, וזה למדנו מהותרת  
 המן.  

 (הרבי מליובאוויטש זצ''ל)  "ויאמר לרשע, למה תכה רעך" (ב יג)

פרשתנו מספרת, שכאשר משה רבנו גדל ויצא אל אחיו, ראה "שני אנשים עברים ניצים".       
'תכה', בלשון עתיד, מורה,   תגובתו של משה הייתה: "ויאמר לרשע, למה תכה רעך". המילה 

, הוא כבר מכונה 'רשע'. ואכן, הגמרא לומדת מזה  ובכל זאת שהאיש עדיין לא היכה את חברו,  
 נקרא רשע".  – ש"המגביה ידו על חברו, אף־על־פי שלא היכהו  

על משמעות מאמר זה של חז"ל מצאנו כמה שיטות. שיטה אחת, שהדברים לא נאמרו להלכה,        
אלא בסגנון של דברי אגדה ודרש. שיטה שנייה, שהגבהת יד על הזולת היא איסור גמור, אולם  

 של התורה.  תעשה- לאאיסור מדרבנן. שיטה שלישית, שהדבר הוא איסור 

 גדר האיסור      

ידו על חברו".        הוא השאלה, מהי הגדרת האיסור של "המגביה  היסוד להתפלגות השיטות 
אפשר לראות בהגבהת היד את התחלת הפעולה של הכאת הזולת. וזה החידוש בעניין זה, שאפילו  
תחילתה של פעולת ההכאה גורמת לאדם להיקרא 'רשע'. אולם ייתכן שהקביעה כי האדם נקרא  

הנזק והצער שנגרמו בהמשך לזולת, אלא בגלל האדם עצמו: אדם שמגביה ידו    'רשע' אינה בגלל 
להכאה בפועל, וגם אם לזולת לא נגרם שום כאב    כך -אחרעל חברו, גם אם הדבר לא התפתח  

עצם העובדה שאדם מרים את ידו משקף דרך התנהגות ומידה רעה שלו, ולכן הוא נקרא   – ונזק  
 'רשע'. 

 עונש על כוונה        

על־פי ההגדרה הראשונה, יש קושי לקבוע כהלכה ברורה שהמגביה ידו על חברו נקרא 'רשע'.        
כלל בדיני התורה קובע שאין מענישים על מחשבה שלילית. אמנם כאן מדובר לא במחשבה לבדה,  

לקבוע   אפשר -איאלא גם בהגבהת היד בפועל, אבל עדיין אין כאן פעולה של הכאת הזולת, ולכן 
(כהלכה פסוקה) שבגלל עצם הגבהת היד ייקרא האדם 'רשע'. אולם אם אנו בוחנים את העניין  
לא בהיבט של הפגיעה בזולת, אלא במה שהגבהת היד משקפת על מהותו של האדם העושה כך  

כי־אז התורה קוראת לו 'רשע' בגלל עצם העובדה שהוא הרים את ידו על חברו, גם אם בפועל    –
ן מצד ההיבט הזה מוגדר האיש 'רשע' בהיבט הלכתי מובהק, והשאלה  שום הכאה. לכ  לא הייתה 

 היא אם זה דאורייתא או דרבנן. 

 



 36 

 לא להפוך את התפקיד      

יש להוסיף ביאור מדוע דווקא הגבהת היד היא איסור. תכלית בריאת האדם היא "לשמש את       
שכל איברי גופו עובדים את הקב"ה. ה'יד' מסמלת את הנתינה, וזה עיקר תפקידה    ידי - עלקוני",  

  – לתת צדקה, לגמול חסד, לעזור לזולת. כאשר ה'יד' הזאת מורמת לפעולה הפוכה לחלוטין    – 
יש בזה חטא חמור, כי בכך הופך האדם את תפקידה של היד מן הקצה אל הקצה.    –להכאת הזולת  

להשתדל לפעול    –דולה היא הפעולה של 'הגבהת היד' בכיוון החיובי  מכאן אפשר ללמוד כמה ג
לטובת הזולת יותר מהטבע והרגילות, עד שהאדם 'מגביה' את עצמו מכל המדידות והמגבלות של  

 ישראל למעלה מכל מידה ושיעור. העולם ומגיע לאהבת־

 (אהרון דויטש) וירא ה' כי סר לראות (ג,ד)

 משה מנהיג ישראל

בפרשת השבוע משה רבינו נבחר להיות המנהיג של עם ישראל. מעיון בפרשתנו ובמדרשים       
הנלווים אנו למדים שמשה רבינו זוכה להיבחר למנהיג של עם ישראל בזכות מידת החסד הטבועה  

 בקרבו. 

 "וירא בסבלותם"      

 "ויאמר לרשע למה תכה רעך"      

גם בהגיעו למדיין כאשר רואה שהרועים מתעללים בבנות יתרו אומרת התורה "ויקום משה       
ויושען" וידוע המדרש המפורסם "אמרו רבותינו כשהיה משה רבנו רועה צאנו של יתרו במדבר,  
ברח ממנו גדי, ורץ אחריו עד שהגיע לחסות. כיון שהגיע לחסות, הזדמנה לו בריכה של מים ועמד  

שתות. כיון שהגיע משה אצלו אמר, אני לא הייתי יודע שרץ היית מפני צמא, עייף אתה,  הגדי ל
הרכיבו על כתפו והיה מהלך, אמר הקב"ה: יש לך רחמים לנהוג צאנו של בשר ודם כך, חייך,  

 אתה תרעה צאני ישראל הוי ומשה היה רועה" (מדרש רבה) 

ונשאלת השאלה האם בזכות מידת החסד זוכה משה להיות המנהיג של עם ישראל. עד כמה       
תורה.   של  בכרתה  להתעטר  מצדיקים  אינם  לכאו'  עדיין  הם  ומשובחים  גדולים  ונתינה  שחסד 
 מושיע את ישראל, מדבר עם ה' פנים אל פנים, נכנס ויוצא בבית פרעה, וכל זה בזכות "חסד" ?! 

אם נשים לב נראה שהתורה לא מתארת רק את התגלותו של משה. ואינה מתחילה רק מפסוק       
י"א "ויהי בימים ההם ויגדל משה ויצא אל אחיו". אלא מתארת בפרוטרוט את כל ההיסטוריה של  
על   ויכבד,  נישואי עמרם  על  ואחותו,  אמו  נפשם של  מסירות  על  רבינו. התורה מספרת  משה 

ומא, על בת פרעה שמשה אותו מן המים. ועל חייו בבית פרעה. לשם מה התורה  ההצפנה בתיבת ג



 37 

מעריכה לספר את כל ההיסטוריה שלו משחר ילדותו, מה זה בא ללמדנו? ללמדנו שמשה רבינו  
עוד משחר ילדותו נולד להיות המנהיג של עם ישראל הוא נולד בבית מיוחד שהאימא והאחות  
מוסרים את נפשם ומסכנים את חייהם למען העתיד של עם ישראל. אבא ואימא מתחתנים ומביאים  

גדולה  ילדים אפ'י שיו נולד כאן נשמה  גדול.  ובבית אור  נולד  דעים שנגזר דינם למיתה. משה 
שבכוחותיה להנהיג את עם ישראל. מקטנותו כבר נמצאים בו כל תכונות הנפש הגבוהות של  

 מנהיג עם ישראל. 

לבית פרעה?! מה פתאום    -ואז מסובב כל הסיבות מכניס אותו לבית פרעה. והדברים הם פלא       
זה ממש לא המקום שלו. היה מן הראוי לשמר נשמה גבוהה זו בקרב מחנה ישראל, הרי הוא  

 אמור להנהיג את עם ישראל מה לו בביתו הטמא של פרעה ? ? ? 

המדרשים מעריכים לספר על גדולתו של משה בבית פרעה עד שפרעה אומר למשה "רוצה       
ולא רוצה, בן בתי את, כל פרקופי (גדולה וכבוד) שאת מבקש אמור, ואני נותן לך" (מדרש רבה)  
משה לוקח את כל כישורי המנהיגות שניחן בהם עוד משחר ילדתו וממשיכם בבית פרעה. היה לו  

יים ואת כל הנתונים הנדרשים על מנת להיות מלך ומנהיג בחצר המלך פרעה. הוא  את כל הסיכו
בנה המאומץ של בת פרעה, פרעה אוהב אותו. הוא מקושר, מוכשר, והוא אמור באופן טבעי  
עול   תחת  נאנקים  ואחיו  וכי  יהודי  אז מגלה משה שהוא  אבל  מצריים.  להיות המלך הבא של 

בסבלותם". משה רבנו משתתף בצערם וליבו נכמר עליהם עד  השעבוד ואז אומרת התורה "וירא  
כדי כך שהוא מסכן את נפשו ובורח ממצרים. ובעצם מוותר על הכל. על כל מנעמי המלכות על  
מנת להציל את אחיו היהודים. כאן נולד המנהיג של העם היהודי. משני הסיכות א: הוויתור על  

לא רק בגלל היותו רחמן ובעל חסד. אלא גם  ההנהגה המצרית ב: וירא בסבלותם. משה נבחר  
בגלל הכוח האדיר היכולת לוותר על המלוכה המצרית הטבעית בשביל אחיו בני עמו בשביל עזרה  
לחלש. אלא הם כוחות אדירים המקנים לו את ההנהגה. וכל הרעיון הזה מתומצת בתורה בשני  

שסר מעסקיו לראות בסבולתם,  מילים "סר לראות" "וירא ה' כי סר לראות. ראה הקב"ה במשה 
לוקים מתוך הסנה" (מדרש רבה) סר מעסקיו ממלכות מצרים לראות וירא  -לפיכך ויקרא אליו א 

 משה המנהיג של עם ישראל.   - -  -לוקים וכו' וכו'  -בסבלותם אז זוכה משה ל"ויקרא אליו הא

 (גד שכטמן) וירא ה' כי סר לראות (ג,ד)

"ויהי בימים הרבים ההם ויצא משה אל אחיו וירא בסבלותם", רש"י מביא בשם המדרש:       
נתן עיניו וליבו להיות מיצר עליהם". אולם במדרשים מבואר יותר שמשה אף    -"וירא בסבלותם  

הטה שכמו לסבול, והיה נוטל מעליהם את משאם ומשתדל להשלים במקומם את המלאכה. לנוגשי  
לא היו    –ה שכוונתו לעשות עבודה משובחת יותר עבור המלך, שאם לא כן  פרעה הסביר מש

מסכימים לו לסייע ליהודים (שמו"ר א, כז). ולפי המדרש כוונת הפסוק היא שמשה יצא מבית  



 38 

פרעה בכדי לסייע לאחיו, משום שלא יכל לראותם סובלים. אלא שבהמשך הפרשה מוצאים אנו  
ה): "וירא והנה  -חותנו. שם מתארת התורה (ג, ב  –שמשה רבינו שימש כרועה צאנו של יתרו  

הסנה בוער באש והסנה איננו אוכל. ויאמר אסורה נא ואראה את המראה הגדול הזה, מדוע לא  
 לוקים מתוך הסנה" וכו'. - ה' כי סר לראות ויקרא אליו איבער הסנה. וירא 

במדרש (שמו"ר ב, ו) מבואר: "ר"ש בן לקיש אמר הפך פניו והביט, שנאמר וירא ה' כי סר       
לראות, כיון שהביט בו הקב"ה אמר נאה זה לרעות את ישראל". ויש להבין, מה הועילה הבטתו  
של משה מרחוק ("הפך פניו והביט") בסנה, האם על ידי כך כבתה האש הבוערת? ומדוע השכר  

 "לרעות את ישראל"? על כך הוא 

*** 

רבי אליהו חיים מייזל פסע בין בתי העיר לודז' היהודית, כשהוא עוסק באיסוף כסף לעניי         
לודז' שיוכלו לחמם את ביתם הקר בחורף הפולני. משהגיע הרב לביתו של גביר גדול הרחוק  
מחיי תורה ומצוות, נקש בדלת והמתין שהגביר יפתח, הגביר עמד בפת בחלוק בית קליל והזמין  

להיכנס לסלון שם בוערת האח ואז ישמע את דבריו. אך רבי אליהו חיים אמר לו: טרם    את הרב 
עניים רבים מצויים בעירנו, לרובם אין אפשרות להביא טרף   רצוני שתקשיב לדברי.  שאכנס 
לביתם. כאן החל הרב להפליג בתיאורי עניות מזעזעים על הקור השורר בביתם, ילדיהם שחלו  

דוקי העניות שלהם. כל הזמן הזה עמד הגביר בפתח כשהוא רועד מקור,  מהקור, ועוד רבים מדק
שיניו נוקשות והוא מאזין מפאת הכבוד. לבסוף החליט להפסיק את הרב וביקש בתחנונים: "למען  
ה', ייכנס הרב לסלון ושם אשמע את סוף דבריו". הרב ניאות ונכנס פנימה, אך במקום להמשיך  

יו וביקש כסף לצדקה. הגביר חתם על המחאה מכובדת ביותר,  במשאו הארוך הגיע לתכלית דבר
ואז שאל: "יאמר לי הרב, מדוע לא יכולנו לדבר ליד התנור   הרבה מכפי שציפה הרב לקבל, 
בניחותא וביישוב הדעת?" שאל אותו רבי אליהו חיים מייזל: תאמר לי בכנות, לו הייתי נכנס  

ם גדול ונכבד? "לא", השיב הגביר. "ובכן, זה  ומבקש כסף בלי להתמהמה, הייתי מקבל כזה סכו 
מה שרציתי לפעול, שתרגיש על בשרך את הקור השורר בביתם של הדלים ורק אז תתאמץ לעזור  

 להם", סיים הרב. 

*** 

זוהי למעשה התשובה לשאלה בה פתחנו, משה רבינו רצה לעזור ליהודים במצרים ולהקל       
מעליהם, ועשה זאת בחכמה רבה מבלי שירגישו בו נוגשי פרעה. אך כשלא היה באפשרותו לעזור,  
כמו הסנה שבער באש, סובב משה רבינו את ראשו והביט. מה התכלית בזה? אמר משה בליבו:  

עזור בפועל, לכל הפחות אסתכל ואשתתף בלבי בצערו של הסנה. אף שאינו בשר  אם איני יכול ל 
 ודם, דומם הוא ואינו מרגיש, מכל מקום רצוני לחוש בצערו. 



 39 

למרות שאינו יכול להועיל, אבל "נתן    – זה מה שאמר המדרש: כיון שסר משה רבינו לראות        
אמר הקב"ה נאה זה לרעות את ישראל! כדי לעזור לשני לא    –עיניו ולבו להיות מיצר עליהם"  

בצרת הזולת.    - ולו לרגע אחד    - צריכים תמיד עזרה ממשית, לפעמים די בחיוך קטן, או בלב דואב  
מתברך בי"א    –שכן אם מנחמים אותו, שהרי שנינו (בבא בתרא ט:) "והמפייסו בדברים    וכל

 ברכות"! 

 משמעות משה והגדי 

כשהיה משה רבנו עליו השלום רועה צאנו של יתרו,  "מדרש מפורסם אודות משה מספר כי        
. כיוון שהגיע לשם, נזדמנה לו בריכה  ) קום מחסה(מ  ת'ברח ממנו גדי ורץ אחריו עד שהגיע ל'חסי 

של מים ועמד הגדי לשתות, כיוון שהגיע משה אצלו אמר: אני לא הייתי יודע שרץ היית מפני  
אמר הקב"ה: יש לך רחמים לנהוג צאנו של     .הצמא... עייף אתה! הרכיבו על כתפו והיה מהלך 

 ". בשר ודם, כך חייך אתה תרעה צאני ישראל 

לבעלי        גם  ואהבה  במסירות  הנזכר, מסתכמת  כפי שמוצגת במדרש  משה  גדלותו של  האם 
לכאורה, יש רבים כאלה. ומדוע משה "רץ אחריו עד שהגיע לחסית", ולא החזירו לעדר   ?חיים

אלא שכשמשה ראה גדי סורר     ?מיידית כדרך הרועים; האם טכנית, הוא פשוט לא הצליח להשיגו
העוזב את חבריו, יוצא מהמקום הבטוח ופועל כנגד האינסטינקט החברתי הטבעי שלו להיצמד  

הוא מבין שמשהו אצלו איננו כשורה. משהו כואב לו. אחרת,    –   ) ומכאן, 'תופעת העדר'(אל העדר  
אז הוא "רץ אחריו". לא במטרה לתפוס אותו, כמו שמתוך     .בוודאי לא היה עושה צעד שכזה 
וכשמשה רואה שהוא בא למקום   לו. להבין איפה בדיוק הבעיה. הרצון לעמוד על נקודת הכאב ש

מים ושותה בשקיקה, הוא אומר בהזדהות והבנה: "אני לא הייתי יודע שרץ היית מפני צמא". הוא  
ומשה עומד במרחק בטוח, נותן לגדי     .לא מאשים את הגדי, כי אם לוקח על עצמו את האחריות

ניגש אליו משה ובחום    –משכילה לשתות    שבנפשו. רק   החסר   את   ולמלא   צימאונו   להרוות את
ועדינות, "הרכיבו על כתפו". משה לא גוער בו על מעשהו ולא מייסרו על שהשאיר את העדר  
ואת סביבתו הטבעית מאחוריו. הוא מבין שיש לנהוג בו ברגישות ויודע שהוא תשוש מהחוויה  

ת לעשות את הדרך חזרה, אלא גם  בהרכיבו על כתפיו משה לא רק מסייעו פיזי   .שזה עתה עבר 
נותן לו מעין חיבוק מלא בחום ואהבה. 'זה לא סיפור של מים בלבד', מבין משה, 'יש בתוכו איזה  

 ... מישהו שיישא אותו על כתפיו  .חלל שממאן להתמלא'. הוא זקוק למי שיגביה וירומם אותו
ולמול הרגישות וההתמסרות הרבה בהן פעל משה     ,ולנוכח הבנה עמוקה זו לצרכים של צאנו 

 להקל על הגדי במצוקתו, ראה בו הקב"ה כמתאים ביותר להיות רועה נאמן ל'צאן מרעיתו'.  

גם         אלא  כקולקטיב,  הציבור  לצרכי  ובדאגה  המונים  בשלהוב  נבחן רק  איננו  אמיתי  מנהיג 
'עולם מלא',    -לראות בפלוני שסובל    .ביכולתו לראות לנגד עיניו את מצוקות היחיד   )ובעיקר (



 40 

למעשה, בדאגה לגדי הבודד מועיל הורעה לעדר כולו. ראשית,    .הוא לא ירפה -שעד שיוטב לו  
ולתעות בדרכו, אפשר שבעקבותיו ייעזבו את העדר גדיים    אם לא יפעל להצלתו ויניח לו להמשיך 

ושנית, כשרואים חבריו של הגדי עד כמה חשוב ויקר הוא לרועה    .רבים אחרים שירצו לחקותו 
המנהיגם, הם מקבלים הבנה גם לגודל ערכם. פתאום מתחוור להם ש"אהבתי אתכם אמר השם"  

 .אין גבול וקצבה  -זו איננה סיסמה, ושלחשיבותם בעיני הבורא  

 )חפץ חיים עה"ת (,) ג, ה(המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא" "

את גבולו    -אל תאמר לכשאפנה אשנה" אמרו חז"ל, כי האדם חושב בנפשו לכשירחיב לו ד'  "     
ויוטב מצבו, אז יעסוק בתורה ובמצות. אבל לא כן עכשיו כשהוא בצרה ומצוקה. ולזה אמר הכתוב  
"כי המקום אשר אתה עומד עליו" היינו באותו מצב ובאותה שעה קודש הוא. דאפשר שרצון ד'  

ארז"ל במ"ר שה"ש פ"ה הלומד תורה בצער    -ודה מאותה שעה הדחוקה וכבר  הוא דוקא העב 
 . נוטל אלף בשכרו, שלא בצער נוטל סאתים. ולפום צערא אגרא אמרו ז"ל

(מתוק     )'של נעליך מעל רגליך כי המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא (ג', ה
   61)ן מדבש גליו

מסביר בעל ה'דברי שאול' זצ"ל: הקדמה: מדוע     ?מדוע במקום קדוש אין נועלים נעלי עור      
שעשה לי כל צרכי' על נעילת הסנדל? מבאר המהרש"ל: ידוע שיש ארבעה יסודות  'מברכים ברכת  

בבריאה: דומם, צומח, חי ומדבר. הצומח ניזון מהדומם, החי (בהמות) ניזונות מהצומח והמדבר  
ניזון מהחי. ולכן, כאשר האדם נועל נעלי עור שעשויות מן החי, הוא מראה שכל הבריאה נבראה  

מוסיף     .'שכוללים את כל הבריאה) מברכים 'שעשה לי כל צרכי(נעלי עור    לצרכו. לכן על נעילת
המדבר   על  הדומם נעלה  רק מקום אחד ששם  יש  קדוש שבו שורה    -ה'דברי שאול':  במקום 

לכן אומר הקב"ה     .הדומם). ולכן אסור לאדם לנעול שם נעלי עור(מה  השכינה על האדמה עצ
למשה: 'של נעליך מעל רגליך' ומדוע? 'כי המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קודש הוא' וכאן  

 אין לך שלטון ועליונות על הדומם.  



 41 

ישא  (  (ג, ה). של נעליך מעל רגליך כי המקום אשר אתה עומד עליו אדמת קדש הוא 
 ) ברכה (להרה"ק ממודזיץ) בפרשתנו

 
הנה איתא (שבת קכט, א) לעולם ימכור אדם קורות ביתו ויקח מנעלים לרגליו עי"ש. וצריך       

למכור קורות ביתו, ולא נקט רהיטי ביתו או שאר דברים, וגם למה צורך    א דווקלהבין למה נקט  
  המנעלים חשוב כל כך.

אלא הפירוש הוא, כי קורות ביתו של אדם, הם הפסק בינו ובין השמים, ומנעלי רגליו הם       
הפסק בינו ובין הארץ, לכן טוב לו לאדם שימכור קורות ביתו, כלומר שיבטל ההפסק אשר בינו  

 מנעלים לרגליו, לעשות הפסק בינו ובין הארציות והגשמיות.   ח וייקובין השמים היא הרוחניות,  
 

ובזה יש לומר, כאן כיון שהוא אדמת קודש, אדרבה אמר לו "של נעליך מעל רגליך" כי       
בבית המקדש הולכים יחיפי רגלים   ןהענייאדרבה צריך להיות לאדם דביקות עם הקדוש. וזהו 

 . "אדמת קדש הוא" גימט' בית המקדש  כיון שהמקום הוא אדמת קודש, וכן מרומז
 

 של נעליך מעל רגליך 

משה רואה כי הַסְנֶהּ בֹעֵרּ בָאֵש וְהַסְנֶה אֵינֶנּו אֹכָל. הקב"ה קורא שַל נְעָלֶיָך מֵעַל רַגְלֶיָך. שמעתי        
מבר אוריין ובר אבהן שהנועל נעלים לא מרגיש את האדמה עליה דורך. הסוליה חוצצת והנעל  

ומגן. אומר לו הקב"ה   יש את האדמה  אני מייעדך להנהגה! של נעלך! חלוץ וכך תרג   – עוטף 
הקור ושברי הזכוכית! בכך תהיה     ,שעליה עומדיםָּ בנַי העבדים היחפים! תחוש את הבוץ והחצץ 

 !ראוי להנהגה! הקב"ה נגלה דווקא בסנה כי עִמוֹ אנֹכִי בְצָרָה, נהוג כך אף אתה

 "מי אנוכי כי אלך אל פרעה וכי אוציא את בני ישראל ממצרים" (ג י''א) 

 רש"י מפרש: כי יש כאן שתי שאלות של משה רבינו לה':        

 וכי חשוב אני לדבר עם מלכים?  –?  . מי אנוכי1    

 מה זכו ישראל שתעשה להם נס?  – . וכי אוציא את בני ישראל?  2    

בספר "וקראת לשבת עונג" מביא מעשה נפלא: בזקנותו של החת"ם סופר, כהו עיניו מראות,       
אולם, מכתבים רבים המשיכו להגיע לרב מכל קצוות הארץ בשאלות ובהנהגות. משום כך, היה  
בנו ר' שמעון מקריא לאביו את המכתבים. כששמע החתם סופר את התארים נאנח אנחה מרה...  

ח? שאל בנו, וכי נעלם ממך שאתה גדול הדור?! על כך אני נאנח! השיב החת"ם  מדוע אתה נאנ
 סופר בענווה, עד כדי כך הדור ירד, שבעוונותינו אני הוא גדול הדור... 



 42 

את דברי רש"י על הפסוק: "מי אנוכי כי אלך אל    -אמר ר' שמעון בנו    - עכשיו אני מבין        
מי אני שאדבר עם מלכים? איני    – פרעה". משה רבינו ברוב ענוותנותו שאל את ה': "מי אנוכי"?  

ירד   ואם באמת אני הראוי להיות מנהיגם, סימן שהדור  ישראל.  מנהיגם של  ראוי כלל להיות 
 מאד... 

אם מצבם כה ירוד, מפני מה זכו   –ואם כן, הוסיף משה ושאל: "וכי אוציא את בני ישראל"?       
 ישראל שתעשה להם נס?!.. 

לשֶּת יָמִים בַמִדְבָר וכו' (ג,יח   )   וְעַתָה נֵלֲכָה נָא דֶּרֶּך שְֹ

לשֶּת יָמִים וכי אמר        ונראה בס"ד לומר כי משה רבנו לא שיקר כלל במה שאמר לפרעה דֶּרֶּך שְֹ
ך ה'   דֶּרְֶּ מְרּו  וְשָּֽ וכוונתו לרמוז בזה כי הם הולכים לקבל התורה הנקראת דרך ככתוב  שיחזרו? 

עֲשֹ  ָ לשֶּת יָמִים רומז על שהיא משולשת כמאמר חז"ל 'בריך  צְ   ותלַֽ דָּקָּה ומִשפָּט (בראשית יח). שְֹ
תורה   שנתן  הרחמן  'ברוך  לעברית  (ובתרגום  פח.)  (שבת  וכו''  תליתאי  אוריאן  דיהב  רחמנא 
משולשת ( תורה נביאים וכתובים) לעם משולש ( כהנים לוים ישראלים ) ע"י שלישי (משה  

דבָּר  ביום שלישי ) לאזהרת הפרישה ( בחדש שלישי ) סיון ממנין ניסן ( השלישי באחים) (  '. בַמְִ
לשֶּת יָמִים הוא ר"ת שם הקדוש ש   .סיני ששם ניתנה י על שם שאמר  -ד-ועוד יש להוסיף שדֶּרֶּך שְֹ

 !לעולמו די כך אומר הוא כעת לצרת שעבוד מצרים די

ושאלה אשה משכנתה ומגרת ביתה כלי כסף וכלי זהב ושמלת ושמתם על בניכם ועל  
 בנתיכם (ג,כב) 

 יש להעיר מדוע ציווה הקב"ה שתשאל "אשה משכנתה", נשים דווקא ולא גברים.      

ונראה לומר, דהנה הלא ידוע שביזת הים גדולה הייתה לאין ערוך מביזת מצרים, כמו שדרשו       
רז"ל (מדרש שר השירים) על הפסוק "תורי זהב נעשה לך עם נקודות הכסף", תורי זהב זו ביזת  
הים, עם נקודות הכסף זו ביזת מצרים. כלומר, שעיקר הביזה והעושר הגיע לישראל על שפת  

יזת מצרים לא הייתה אלא לצורך שעה, כמו שכתוב "והיה כי תלכון לא תלכו ריקם" (ג,  הים, וב
בשלח)   (פ'  המכילתא  ע"פ  לבארו  נראה  המצריות,  מן  הבגדים  בשאילת  שהיה  והצורך  כא). 
שבשעה שפיתה פרעה את עמו לרדוף אחרי בני ישראל, פתח להם את אוצרותיו, והטעינם כסף  

ומרגלי  זהב  וזהב ואבנים טובות  עיטרו בתכשיטי  ולבושי יקר ותפארת, ואפילו את סוסיהם  ות 
וכסף, כדי לזרז אותם ולחזקם להילחם בבני ישראל. ע"כ. וכל זה עשה הקב"ה כדי שיבוזו בני  
יצאו רק   ישראל  ישראל את המצרים על שפת הים. ומכיוון שכשיצאו המצרים להילחם בבני 

שהנשים, הבנים והבנות, להם לא היו בגדים לבוז  גברים, ומהם לקחו ישראל את לבושם, נמצא, 
בגדים   המצריות  משכנותיהן  לשאול  הנשים  את  שיצווה  למשה  כאן  הקב"ה  אמר  לכן  אותם. 



 43 

בשבילם ובשביל הבנים והבנות, כדי שיהיה להם מה ללבוש, ואילו הגברים יבוזו את לבושי חיילי  
 פרעה על שפת הים. 

וראיה לכך ששאלת הבגדים מאת המצרים לא הייתה לצורך התעשרות אלא לצורך לבישה,       
שיהיה להם מה ללבוש במדבר, יש להביא, ממה שאמר הקב"ה למשה ושמתם על בניכם ועל  
בנותיכם. שלכאורה ראוי להעיר, מה צורך היה לשים את השמלות על הבנים ועל הבנות, מה לנו  

או ייקחו אותם בכליהם. אלא, לפי הנ"ל ניחא שביזת מצרים לא הייתה    אם ישימו אותם עליהם 
ולכן הלבישו אותם בהם. וביותר, שהלא   לצורך רכוש ועשירות, אלא לצורך לבישתם דווקא 
במדרש רבה (פ' כי תבוא) נאמר, שמה שכתוב בתורה לא בלו שמלותיכם מעליכם, היינו דווקא  

תוך התיבות כן בלו. וא"כ ע"כ לקיחת הבגדים הייתה  מה שלבשו אבל השמלות והבגדים שהיו ב 
 לצורך לבישה דווקא. 

 "לא ידעתי את ה' ואת ישראל לא אשלח" (ד ב) 

מידת הגאווה שהייתה בפרעה הובילה אותו ואת עמו לאבדון. פרעה לא יכל לחשוב כדבעי        
 ולנהוג באחריות מסיבה פשוטה: "גאווה".  

עצם המחשבה שהוא אלוהי מצרים העבירה אותו על דעתו. שיכרון    -הגאווה שיכרה אותו       
 הגדלות של פרעה, העביר אותו על דעתו! 

הנגרם         הנזק  מרצה שיסביר מהו  הביאו  לגמילה מאלכוהול  במכון  דומה:  הדבר  למה  משל 
משתייה מרובה של ויסקי. אחת המטרות הייתה להפחיד את המכורים ולמנוע מהם לחזור לטיפה  

 המרה... 

המרצה פתח את דבריו בניסוי. כדי להסביר מהו הנזק שגורם האלכוהול הוא הכניס תולעת       
כל   לתדהמת  ספורות  שניות  תוך  התפוררה  התולעת  צלול.  ויסקי  של  כוס  לתוך  עמו  שהביא 
הנוכחים. היו שביקשו לראות זאת שוב, המרצה שראה את שיא ההצלחה מול עיניו חזר על הניסוי  

ם ובכל פעם ההתפעלות של המתאווים לטיפה המרה הדהימה אותו מחדש. לאחר  כמה וכמה פעמי
הניסוי שאל המרצה את הנוכחים: "מי מכם עכשיו יכול לומר לי מהי המסקנה מהניסוי?" דממה  
השתררה באולם, אף אחד מהנוכחים לא רצה להכיר בעובדה של הרס הגוף מאלכוהול או חלילה  

יד לשתות אלכוהול... רק אחד הצביע. המרצה אפשר לו לדבר  לומר מילים שלא יאפשרו לו בעת
 והוא אמר בקול רם: "מי ששותה ויסקי אין לו תולעים בבטן!"... 

לוקים, כיוון שזה אומר  -והנמשל ברור מאליו: פרעה לא יכל להכיר בעובדה שה' הוא הא     
ב"שיכרון גדלות" הגאווה מחקה    -שהוא לא! את זה, הוא לא יכול היה לסבול... פרעה היה שיכור  

 את כל המדינה על כלכלתה ותושביה וזה לא הזיז לו... 



 44 

  נשאלת השאלה: אם המידות כל כך חשובות להתנהלות האדם, למה לא כתוב בתורה מידות?!      
 התשובה היא: כי דרך ארץ קדמה לתורה... 

 י"א)  -מי שם פה לאדם (ד'

מסופר על הרה"ק רבי משה צבי מסאוראן זיע"א (יומא דהילולא כ"ה טבת), שפעם הביאו        
לפניו ילד בן שבע שנים שהיה חרש ואילם גמור, והפצירו בו שיברך את הילד ויתרפא, העמיד  
הרב את הילד על ספסל ואמר לו אם תוכל לדבר ככל האדם, מה למשל תדבר כשתגדל ותהיה  

 לאיש?

לתימהון האנשים שהיו נוכחים בשעת מעשה, פתח הילד את פיו ואמר: אהיה מוסר ואלשין       
השתיקה, והילד  על ישראל. הדבר יצא מפיו והרב אמר לנוכחים אתם רואים אפוא כי טובה לו  

 נשאר אילם כמקודם. 

 "ואת המטה הזה תיקח בידך אשר תעשה בו את האותות האלה" (ד י''ז)

התורה כדי להמחיש את היחס בין הילדים להורים אומרת "למטה אבותיו" הילדים הם המטה       
אם אתה לוקח את הילד יד ביד אז    - שאצל האב. ה' אומר למשה: "ואת המטה הזה תיקח בידך"  

יקוים בך: "אשר תעשה בו את האותות האלה" תראה ניסים ונפלאות... אך אם תשליך את המטה  
 לילד) הוא יהפוך לנחש... (לא תתייחס 

 ומה הפתרון להחזיר אותו למוטב?!      

בזנבו"        (ולא לך) משחקים, טיולים דברים שהוא    -"אחוז  לו  בוא אליו בדברים החשובים 
 תתחבר אליו משם, למרות שהם זנב... ומשם תאחז וכך תצליח להחזירו למוטב...   -אוהב לעשות  

הֲרֹן לֵךְ לִקְרַאת מֹשֶּה הַמִדְבָרָה (ד,כז ל אַֽ   )וַיאֹמֶּר ה' אֶּֽ

רבי אהרן קוטלר ורבי משה פיינשטיין למדו באותה תקופה בישיבת סלוצק, לאחר שנים נסעו        
שניהם לאמריקה ונעשו שם לחשובי מקימי עולה של תורה בארצות הברית, ר' משה נסע לארצות  
הברית בשנת תרצ"ו לאחר שהקומוניסטים התנכלו מאוד לו ולמשפחתו כאשר כיהן כרבה של  

הצליח להימלט מהשואה   'נשאר בליטא עד פרוץ מלחמת העולם השנייה ובחסדי ה  לובן, ר' אהרן
 יחד עם בני ישיבות והגיע ליפן דרך רוסיה.  

זלמן        איסר  רבי  לחותנו  ולהצטרף  ישראל  לארץ  לנסוע  אפשרויות  שתי  בפניו  עמדו  ביפן 
ישיבת   כראש  הייתה ארה"ב  "ששימש  באותה שעה  לארה"ב,  לנסוע  או  בירושלים  חיים"  עץ 

ר' אהרן החליט להפיל גורל הגר"א הפסוק שעלה בגורל    .כמעט כמדבר שממה מבחינה רוחנית



 45 

היה "ויאמר ה' אל אהרן לך לקראת משה המדברה" ההוראה בפסוק הייתה ברורה לנסוע לארצו  
גדולות   פעל  הברית  לארצות  נסע  אהרן  ר'  ואומנם  כמדבר שממה.  פיינשטיין שהיא  משה  של 

"ליקו ישיבת  את  והקים  ההצלה  בשטח  היהודים  וונצורות  החיים  להצלת  רבות  שתרמה  ד" 
 .התורניים בארה"ב ובארצות נוספות 

 פרשת שמות חידון  

בני ישראל במצרים אולצו לייצר לבנים (שמות א יד). באיזה הקשר מוזכרות לבנים בפעם   .1
 ?הראשונה בתורה

לבנים מוזכרות לראשונה בפרשת נח, כשבני האדם יצרו לבנים כדי לבנות את מגדל בבל  
 .(בראשית יא ג)

 תשובות)   2היכן עוד מלבד בפרשתנו, מיילדות עוזרות בלידה? (  .2

בפרשת וישלח מיילדת עוזרת לרחל ללדת את בנימין (בראשית לה יז). בפרשת וישב,  
 .מילדת עוזרת לתמר אשת יהודה ללדת את פרץ וזרח (בראשית לח כח)

 תשובות)  2באיזה הקשר מופיע המספר שלוש בפרשה זו? ( .3

אמו של משה הסתירה אותו במשך שלושה חודשים לפני שהניחה אותו בתיבה ביאור  
(שמות ב ב). בסוף הפרשה, משה ואהרן מבקשים מפרעה לתת לבני ישראל לצאת לדרך  

 .של שלושה ימים במדבר כדי לזבוח לה' (שמות ה ג)

 ?מי בורח בפרשתנו? באילו שני מקומות בתורה כתוב במפורש שמישהו ברח .4

בפרשה זו, משה בורח מפרעה אחרי שהתגלה שהוא הרג את המצרי (שמות ב טו). בפרשת  
ויצא, יעקב בורח מלבן (בראשית לא כא), ובפרשת לך לך, הגר בורחת משרה (בראשית  

 .טז ו). [למרות שגם יעקב ברח מעשיו, התורה לא כותבת זאת בפירוש]

  2לוקים בפרשה זו בחזרה על שמו? מי עוד בתורה נקרא בחזרה על שמו? (-למי קורא א .5
 ?לוקים קורא לו בחזרה על שמו-תשובות). מיהו הנביא היחיד שא

בפרשה זו, ה' חוזר על שמו של משה כשהוא קורא לו מתוך הסנה הבוער (שמות ג ד).  
בשאר התורה: בפרשת ויגש ה' קורא, "יעקב יעקב" בדרכו למצרים (בראשית מו ב),  

לוקים עצמו) חוזר על שמו של  -ובפרשת וירא, כשאברהם עוקד את בנו, המלאך (ולא א



 46 

אברהם ומורה לו לא לפגוע בבנו (בראשית כב יא). בנביאים, ה' חוזר על שמו של שמואל  
 .כשהוא מדבר אליו בפעם הראשונה (שמואל א, ג י)

 ?מי נקרא לוי בפרשה זו  .6

 .אהרן נקרא לוי (שמות ד יד)

 ?מי נקרא כהן בפרשה זו .7

 .יתרו נקרא כהן (שמות ב טז)

 ?מהם חמשת הפסוקים הרצופים בפרשה זו אשר מתחילים באותה מילה .8

 ."טו מתחילים כולם במילה "ויאמר-בפרק ג, הפסוקים יא

 ?באיזה הקשר מוזכר שלג בפרשה .9

 .התורה אומרת שידו של משה הייתה לבנה "כשלג" כשה' הטיל בה צרעת (שמות ד ו)

היכן עוד   .10 ה יב).  בני ישראל במצרים כדי לייצר לבנים (שמות  הקש שימש את 
 ?מוזכר קש בחומש שמות

 .בפרשת בשלח, טביעת המצרים בים סוף הושוותה לקש (שמות טו ז)

  )'לפי א' ב(חידון לפרשת שמות 

 )נערך ע"י המחנך הרב רפאל יצחק קפל ז"ל(

 א. מה היה בבית כשמשה נולד? אור  

 בת פרעה  - ב. מי ירדה לרחוץ בנהר? בתיה

 ג. בנו הראשון של משה גרשם  

 ד. אחד מהרשעים שהכה את רעהו דתן  

 ה. בריכות מים הרהטים  



 47 

 ו. מה עשה משה רבינו לפני שהרג את המצרי? ויפן כֹה וכֹה  

 ז. שם נוסף לתפילה זעקה  

 ר  ח. במה מרחו את תיבת משה? חֵמָ 

 ט. מה פרוש חֵ מָ ר? טיט  

 י. לאן השליכו את הבנים? יאור  

 כ. מה אמרה ציפורה אחרי שמלה את בנה? כי חתן דמים אתה לי  

 ל. מאיזה שבט היו עמרם ויוכבד? לוי  

 מ. לאיזה ארץ ברח משה? מדין  

 נ. שוטרים מצריים נוגשים  

 ס. מה בער ולא נשרף? סנה  

 ע. נערה עלמה  

 פ. שם נוסף למרים פועה  

 צ. אשת משה צפורה  

 ק. אחד משבעת שמותיו של יתרו קיני  

 ר. שם נוסף של יתרו רעואל  

 ש. שם נוסף ליוכבד שפרה  

 ת. מה הפסיקו המצרים לתת לבנ"י בעבודתם? תבן

  

 

 



 48 

 
 

 


	חידון פרשת שמות

